
 

 |   512 

 

 

 

 

Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan 
Kebebasan Beragama di Indonesia 

Muhamad Alfian Ardhiansyah1 
1Prodi Pendidikan Sejarah,Universitas PGRI Yogyakarta, Indonesia  

 1Syahmalfian7@gmail.com 

 
 

 Abstrak : Penelitian ini mengkaji pemikiran politik 
Abdurrahman Wahid (Gus Dur) yang berperan penting dalam 
memperkuat demokrasi dan kebebasan beragama di Indonesia. 
Latar belakang penelitian ini didasari oleh meningkatnya 
polarisasi sosial dan intoleransi atas nama agama, yang 
menjadikan pemikiran Gus Dur relevan untuk ditelaah 
kembali. Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan gagasan 
utama Gus Dur mengenai demokratisasi dan kebebasan 
beragama serta menilai kontribusinya terhadap kehidupan 
politik dan sosial bangsa. Metode yang digunakan adalah studi 
pustaka library research  dengan pendekatan kualitatif 
deskriptif melalui analisis terhadap karya tulis, literatur, dan 
penelitian terdahulu yang berkaitan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Gus Dur memandang demokrasi sebagai 
nilai moral dan spiritual yang menegakkan keadilan, 
kemanusiaan, dan kesetaraan. Ia menolak politisasi agama serta 
menekankan pentingnya kebebasan beragama dan 
penghormatan terhadap hak asasi manusia. Selain itu, Gus Dur 
menempatkan pendidikan sebagai sarana membangun 
kesadaran pluralis dan karakter bangsa yang toleran. 
Pemikirannya tetap relevan dalam menghadapi tantangan 
demokrasi kontemporer seperti intoleransi dan radikalisme. 
Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa nilai-
nilai Gus Dur dapat menjadi landasan moral dalam 
memperkuat demokrasi yang inklusif dan berkeadaban di 
Indonesia. 
 
Kata Kunci : Demokrasi, Kebebasan Beragama, Pluralisme ,Gus 
Dur 
 

 

 
e-ISSN: 2964-0962 

SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik dan Hukum 

https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat 

Vol. 4, No. 6, Desember 2025 

Page: 512-522 

 

Available at:  

https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/s

eikat/article/view/1838 

 

DOI: 

https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article History: 

Received: 02-11-2025 

Revised: 04-12-2025 

Accepted: 21-12-2025 

 

 

 

PENDAHULUAN  
Indonesia merupakan negara yang dibangun di atas fondasi kemajemukan etnis, budaya, 

dan agama yang tinggi. Dalam kondisi tersebut, tantangan terbesar bangsa ini adalah bagaimana 
menjaga persatuan dalam keberagaman serta menegakkan prinsip demokrasi yang menghormati 
hak setiap warga negara tanpa diskriminasi. Permasalahan mengenai intoleransi, kekerasan 
berbasis agama, dan eksklusivisme sosial masih menjadi isu aktual dalam masyarakat Indonesia, 
sehingga diperlukan rekonstruksi pemikiran politik yang menjunjung tinggi nilai-nilai kebebasan 
beragama dan demokratisasi. Dalam konteks ini, pemikiran politik Abdurrahman Wahid atau Gus 
Dur menjadi sangat relevan untuk dikaji karena memberikan paradigma alternatif terhadap 
hubungan antara agama, negara, dan kemanusiaan Gus Dur, sebagai seorang tokoh intelektual 
Muslim, ulama, sekaligus Presiden Republik Indonesia keempat, menempatkan demokrasi bukan 
hanya sebagai sistem politik, tetapi juga sebagai nilai moral yang menjamin kebebasan, kesetaraan, 
dan kemanusiaan. Melalui tulisannya dalam Koran Petisi pada masa transisi politik 1998-1999, 
Gus Dur mengemukakan pentingnya pemisahan agama dari politik praktis, perlindungan terhadap 
minoritas, serta penguatan institusi demokrasi yang berkeadilan. Baginya, penggunaan agama 

https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat


 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   513 

 

 

 

sebagai alat kekuasaan akan mengancam keutuhan bangsa dan menurunkan martabat 
kemanusiaan. Karena itu, Gus Dur menegaskan bahwa politik harus berfungsi sebagai sarana 
kemaslahatan, bukan dominasi ideologis (Rahman et al., 2025). 

Selain memperjuangkan demokratisasi, Gus Dur secara konsisten memandang pluralisme 
sebagai keniscayaan yang harus diterima dengan sikap terbuka, inklusif, dan aktif. Dalam 
pandangan beliau, pluralisme tidak hanya sekadar pengakuan formal terhadap perbedaan, tetapi 
merupakan sebuah etika sosial, politik, dan moral yang menekankan penghormatan terhadap 
martabat manusia, hak-hak individu, dan kesetaraan warga negara tanpa memandang latar 
belakang agama, etnis, budaya, maupun kelas sosial. Nilai-nilai pluralisme ini berakar kuat dalam 
ajaran Islam yang menekankan prinsip keadilan kemanusiaan (insaniyyah), persaudaraan 
universal (ukhuwwah insaniyyah), serta penghormatan terhadap keberagaman ciptaan Tuhan. 
Gus Dur menekankan bahwa masyarakat yang plural membutuhkan fondasi etis yang kokoh agar 
perbedaan tidak menjadi sumber konflik, tetapi justru memperkaya pengalaman sosial-politik dan 
memperkuat kohesi bangsa. Dalam perspektif hukum Islam, pluralisme menurut Gus Dur memiliki 
landasan normatif dan historis yang selaras dengan semangat tauhid, yakni pengakuan terhadap 
kesatuan kemanusiaan di bawah Tuhan yang Esa, di mana setiap individu memiliki hak dan 
kewajiban yang sama untuk hidup bermartabat, adil, dan harmonis ia juga menekankan 
pentingnya pendidikan, dialog antaragama, dan praktik sosial yang membumikan nilai-nilai 
pluralisme agar masyarakat tidak hanya memahami konsepnya secara teoritis, tetapi juga 
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam kebijakan publik, penyelesaian 
konflik sosial, dan pembangunan budaya inklusif yang menghormati perbedaan sekaligus 
menegaskan persatuan bangsa. (Suhairi et al., 2022). 

Pemikiran multikulturalisme Gus Dur memperkuat aspek praksis dari pluralisme dan 
demokrasi dengan menekankan pentingnya pendidikan sebagai wahana transformasi sosial yang 
menanamkan nilai-nilai toleransi, kesetaraan, dan penghargaan terhadap keberagaman. Ia 
memandang pendidikan agama Islam tidak sekadar sebagai pengajaran doktrin, tetapi sebagai 
ruang strategis untuk membentuk kesadaran moral, etika, dan sosial yang menghormati hak-hak 
individu serta memperkuat solidaritas antar warga. Melalui konsep pribumisasi Islam, Gus Dur 
mengajak masyarakat untuk memahami ajaran Islam dalam konteks lokal, menyesuaikan praktik 
keagamaan dengan budaya dan kearifan lokal tanpa mengurangi nilai-nilai universal yang 
terkandung di dalamnya. Dengan pendekatan ini, Islam tidak hanya berfungsi sebagai doktrin 
normatif, tetapi juga menjadi kekuatan kultural yang mampu memperkuat harmoni sosial, 
mendorong dialog antar agama, dan mengurangi potensi konflik dalam masyarakat majemuk. 
Lebih jauh, pemikiran ini menegaskan bahwa pendidikan agama harus berorientasi pada 
kemanusiaan, pluralisme, dan kebangsaan, sehingga generasi muda tidak hanya menginternalisasi 
nilai-nilai keimanan, tetapi juga memahami tanggung jawab sosialnya dalam membangun 
masyarakat yang inklusif dan demokratis. Implementasi gagasan ini dalam praktik pendidikan, 
komunitas, dan kebijakan publik menunjukkan bahwa multikulturalisme Gus Dur tidak berhenti 
pada level teoritis, tetapi menjadi pedoman bagi pembangunan masyarakat Indonesia yang toleran, 
adil, dan harmonis di tengah keragaman yang kompleks(Miskan, 2018). 

Ketiga perspektif kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pemikiran politik Gus Dur 
berakar pada tiga dimensi utama: pertama, demokratisasi politik yang menegaskan partisipasi 
rakyat dan supremasi moral dalam kekuasaan kedua, kebebasan beragama sebagai wujud 
penghormatan terhadap hak asasi manusia; dan ketiga, multikulturalisme sebagai strategi sosial 
untuk membangun masyarakat yang adil dan inklusif. Oleh karena itu, tujuan dari kajian ini 
adalah menganalisis secara komprehensif pemikiran politik Gus Dur terhadap demokratisasi dan 
kebebasan beragama di Indonesia dengan menekankan pada nilai-nilai kemanusiaan, keislaman, 
dan kebangsaan sebagai fondasi bagi terwujudnya tatanan sosial yang demokratis, berkeadilan, 
dan beradab. 

METODE PENELITIAN  
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk menganalisis secara 

mendalam pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur) mengenai demokratisasi dan 
kebebasan beragama di Indonesia. Data penelitian diperoleh dari berbagai sumber literatur yang 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   514 

 

 

 

relevan dan kredibel, meliputi jurnal ilmiah, buku, artikel akademik, serta dokumen historis yang 
mengulas secara komprehensif gagasan Gus Dur tentang hubungan antara agama, negara, dan 
hak asasi manusia dalam konteks sosial-politik Indonesia. Proses analisis dilakukan melalui 
beberapa tahapan, yaitu identifikasi, klasifikasi, dan interpretasi terhadap data yang dikumpulkan, 
dengan tujuan menemukan makna substantif dan nilai ideologis yang terkandung dalam 
pemikiran Gus Dur. Penelitian ini berlandaskan pada prinsip kualitatif interpretatif, sebagaimana 
diterapkan oleh Nurhidayah et al., (2022) dalam karya berjudul Moderasi Beragama Perspektif 
Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Pendekatan ini menekankan pentingnya penafsiran 
terhadap nilai-nilai pluralisme, toleransi, dan kemanusiaan dalam kerangka keislaman dan 
demokrasi Indonesia, yang menjadi pijakan utama untuk memahami pemikiran politik Gus Dur 
secara menyeluruh. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Penelitian ini menemukan bahwa pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

berorientasi pada pembentukan demokrasi substantif yang berpijak pada nilai-nilai kemanusiaan 
dan moralitas keagamaan. Demokrasi, menurut Gus Dur, bukan sekadar mekanisme politik yang 
diukur melalui pemilihan umum atau sistem kepartaian, melainkan suatu tatanan nilai yang 
menegakkan kebebasan, kesetaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dalam 
konteks sosial-politik Indonesia yang majemuk, Gus Dur menolak segala bentuk politisasi agama 
yang berpotensi menimbulkan diskriminasi dan perpecahan sosial. Hasil analisis menunjukkan 
bahwa pemikiran tersebut memberikan kontribusi signifikan terhadap penguatan institusi 
demokrasi dan konsolidasi kehidupan berbangsa yang bermoral dan berkepribadian luhur. Nilai-
nilai etis seperti keadilan, toleransi, dan musyawarah menjadi pilar moral yang melandasi 
gagasannya tentang negara demokratis yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan 
spiritualitas tanpa kehilangan esensi keislaman. 
Temuan penelitian juga mengungkap bahwa kebebasan beragama dalam pandangan Gus Dur 
merupakan elemen esensial dari sistem demokrasi yang sehat dan inklusif. Kebebasan tersebut 
harus dilindungi negara tanpa memandang mayoritas atau minoritas suatu kelompok agama. 
Pemikiran ini sejalan dengan hasil penelitian Wijaya (2022), yang menegaskan bahwa dakwah 
pluralisme Gus Dur menekankan pendekatan kultural dan kemanusiaan dalam membangun 
harmoni antarumat beragama di Indonesia. Melalui pendekatan tersebut, Gus Dur berupaya 
menumbuhkan kesadaran bahwa pluralitas bukan ancaman bagi keutuhan bangsa, melainkan 
sumber kekuatan moral dan sosial dalam memperkuat demokrasi. Oleh karena itu, pemikiran Gus 
Dur relevan dijadikan rujukan normatif dalam pengembangan kebijakan publik dan pendidikan 
kewargaan yang berorientasi pada toleransi, inklusivitas, serta penghormatan terhadap hak asasi 
manusia.  

Konteks Historis 
Pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur) muncul dalam konteks sejarah yang 

kompleks, di mana bangsa Indonesia sedang berjuang meneguhkan kembali identitas 
kebangsaannya setelah melewati masa panjang otoritarianisme Orde Baru. Krisis multidimensi 
yang melanda pada akhir 1990-an melahirkan tuntutan reformasi di berbagai sektor kehidupan, 
termasuk politik, hukum, dan sosial. Dalam kondisi tersebut, masyarakat membutuhkan paradigma 
baru yang mampu menyeimbangkan antara kebebasan dan tanggung jawab, serta antara agama 
dan negara. Gus Dur kemudian hadir sebagai pemikir dan pemimpin yang menawarkan solusi etis 
untuk menjawab persoalan-persoalan kebangsaan melalui pendekatan kemanusiaan universal. Ia 
menempatkan demokrasi sebagai sarana moral dan spiritual untuk menegakkan keadilan sosial, 
bukan sekadar sistem kekuasaan formal. Dengan demikian, pemikiran politik Gus Dur menjadi 
relevan sebagai jawaban atas kebutuhan bangsa untuk membangun sistem politik yang demokratis 
dan berkeadilan di tengah keragaman budaya, agama, dan etnis (LukLuk Nur Mufidah, 2015). 

Konteks historis kelahiran pemikiran Gus Dur tidak dapat dipisahkan dari perjalanan 
panjang hubungan antara Islam dan politik di Indonesia, yang sejak awal kemerdekaan diwarnai 
oleh ketegangan antara dua arus besar: kelompok nasionalis yang menekankan negara sekuler dan 
kelompok Islam yang memperjuangkan formalisasi nilai-nilai agama dalam sistem pemerintahan. 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   515 

 

 

 

Gus Dur berusaha menawarkan jalan tengah yang menegaskan bahwa agama dan negara dapat 
berjalan harmonis tanpa saling mendominasi atau menimbulkan konflik, sekaligus menjaga 
keberagaman dan integritas bangsa. Ia secara tegas menolak gagasan negara agama yang dapat 
membatasi kebebasan warga negara, tetapi juga tidak setuju dengan sekularisme ekstrem yang 
mengabaikan nilai-nilai etika dan moral yang bersumber dari agama. Baginya, agama harus 
menjadi sumber etika politik, pedoman moral, dan landasan kemanusiaan, bukan instrumen 
kekuasaan atau alat politik untuk menekan pihak lain. Dalam kerangka ini, Gus Dur menekankan 
bahwa politik yang mengabdi kepada kemanusiaan dan keadilan sosial akan menjamin kebebasan, 
kesetaraan, dan hak-hak warga negara tanpa diskriminasi berdasarkan agama, keyakinan, atau 
latar belakang budaya. Pemikiran ini juga menjadi dasar bagi upaya Gus Dur membangun dialog 
lintas agama, mempromosikan pluralisme, dan menciptakan masyarakat Indonesia yang inklusif 
serta toleran, di mana konflik tidak dikelola melalui paksaan, melainkan melalui kesadaran, 
pengertian, dan penghargaan terhadap perbedaan(Rohimat & Hakim, 2020). 

Pendekatan metodologis yang digunakan untuk memahami pemikiran Gus Dur tidak bisa 
dilepaskan dari karakteristik pemikirannya yang lintas disiplin, kontekstual, dan multidimensional, 
mencakup aspek politik, budaya, sosial, dan spiritual masyarakat Indonesia. Gus Dur tidak hanya 
berbicara tentang teori politik atau mekanisme pemerintahan, tetapi juga menyinggung nilai-nilai 
kemanusiaan, moralitas, pluralisme, serta dinamika sosial yang membentuk kehidupan berbangsa 
dan bernegara. Oleh karena itu, analisis terhadap pemikirannya menuntut pendekatan kualitatif 
interpretatif yang mendalam, di mana peneliti tidak sekadar membaca teks, pidato, atau tulisan 
beliau secara literal, tetapi juga menafsirkan makna yang tersembunyi di balik kebijakan, tindakan, 
serta konteks historis dan sosial di mana ide-idenya lahir. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 
untuk menangkap kompleksitas nilai-nilai demokrasi, toleransi, pluralisme, dan keadilan sosial 
yang menjadi inti pemikiran Gus Dur, sekaligus memahami bagaimana gagasan-gagasan tersebut 
diterapkan dalam praktik kehidupan masyarakat dan institusi politik Indonesia. Metode 
interpretatif ini juga membuka ruang untuk mengeksplorasi dimensi moral dan praksis dari setiap 
gagasan Gus Dur, termasuk implikasi etis dan strategisnya dalam menghadapi tantangan sosial-
politik kontemporer, sehingga penelitian tidak hanya menghasilkan pemahaman teoretis, tetapi 
juga wawasan aplikatif yang relevan bagi pengembangan demokrasi dan kehidupan plural di 
Indonesia(Hidayatullah, 2020). 

Demokratisasi Menurut Gus Dur 
 Gus Dur memahami demokrasi bukan sekadar sebagai mekanisme politik atau prosedur 
formal, melainkan sebagai sistem nilai yang berakar pada penghormatan terhadap martabat 
manusia, partisipasi aktif rakyat, dan tanggung jawab sosial yang berpihak pada keadilan, 
kesetaraan, dan kesejahteraan seluruh warga negara. Bagi Gus Dur, keberhasilan demokrasi tidak 
hanya diukur melalui keberlangsungan pemilu atau tata kelola pemerintahan, tetapi terutama 
melalui sejauh mana kebijakan publik mampu memberikan perlindungan, kesejahteraan, dan 
kesempatan yang adil bagi seluruh lapisan masyarakat, termasuk kelompok rentan, minoritas, dan 
mereka yang sering terpinggirkan dalam sistem sosial-politik. Demokrasi sejati, menurutnya, 
adalah demokrasi yang menegakkan keadilan substantif, yang mengandung dimensi etis dan 
spiritual, serta membimbing perilaku politik agar tetap berada dalam koridor moral, menjadikan 
politik sebagai sarana pelayanan publik dan bukan alat dominasi atau kekuasaan semata. Dengan 
pandangan tersebut, Gus Dur berusaha mengintegrasikan nilai-nilai Islam yang humanis, seperti 
keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial, dengan prinsip universal demokrasi, 
menjadikannya sebagai sarana pembebasan sosial, penguatan kemanusiaan, dan pembangunan 
masyarakat yang inklusif serta toleran. Ia menekankan bahwa demokrasi harus mampu 
melahirkan warga negara yang tidak hanya kritis dan partisipatif, tetapi juga memiliki kesadaran 
moral, mampu menghargai perbedaan, dan berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang 
harmonis, beradab, dan berkeadilan bagi semua pihak tanpa diskriminasi (Isfihani, 2023). 
 Prinsip demokrasi menurut Gus Dur tidak hanya berhenti pada wacana teoritis, tetapi harus 
diwujudkan melalui tindakan nyata yang konkret dan berdampak pada kehidupan sosial-politik 
masyarakat. Ia menekankan pentingnya pluralisme politik, yaitu terciptanya ruang publik di mana 
berbagai ide, kelompok, dan pandangan dapat hidup berdampingan secara harmonis tanpa saling 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   516 

 

 

 

meniadakan, menekan, atau mendominasi, sehingga perbedaan menjadi sumber kekuatan dan 
inovasi dalam kehidupan berbangsa. Gus Dur percaya bahwa kebebasan berpendapat merupakan 
fondasi utama demokrasi, namun kebebasan itu harus dijalankan dengan penuh tanggung jawab, 
kesadaran etis, dan penghormatan terhadap hak-hak orang lain, agar tidak merusak kohesi sosial 
maupun menimbulkan konflik. Ia secara tegas menolak segala bentuk politisasi agama yang 
berpotensi menciptakan dominasi kelompok tertentu, eksklusivisme sosial, atau fragmentasi 
masyarakat, karena hal tersebut bertentangan dengan nilai-nilai keadilan, toleransi, dan 
persaudaraan yang menjadi inti pemikiran pluralismenya. Dalam praktiknya, Gus Dur mendorong 
keterbukaan politik dan kebebasan pers sebagai sarana kontrol sosial terhadap kekuasaan, 
menekankan peran media, masyarakat sipil, dan lembaga independen dalam mengawasi jalannya 
pemerintahan agar demokrasi tidak hanya formal, tetapi substansial. Ia menyadari bahwa 
demokrasi tidak akan bertahan tanpa adanya masyarakat sipil yang kuat, kritis, partisipatif, dan 
bebas dari tekanan struktural kekuasaan, serta tanpa adanya pendidikan politik dan budaya etika 
yang menanamkan nilai-nilai toleransi, keadilan, dan solidaritas sosial dalam kehidupan 
publik(Fikri, 2015) 
 Selain pluralisme politik, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) juga menyoroti pentingnya 
hubungan sipil dan militer dalam sistem demokrasi Indonesia. Menurutnya, salah satu ciri 
demokrasi substantif adalah ketika kekuasaan sipil memegang posisi yang lebih tinggi 
dibandingkan militer. Pengalaman panjang keterlibatan militer dalam politik selama masa Orde 
Baru menunjukkan bahwa demokrasi tidak akan berjalan apabila alat negara digunakan untuk 
mempertahankan kekuasaan. Oleh karena itu, Gus Dur berupaya memperkuat supremasi sipil 
dengan menegaskan fungsi profesionalisme militer sebagai penjaga pertahanan, bukan sebagai 
aktor politik. Pandangan ini menempatkan Gus Dur sebagai pelopor reformasi sektor pertahanan 
dan keamanan yang menjadi bagian integral dari konsolidasi demokrasi pasca-Orde 
Baru(Djuyandi et al., 2025). 
 Salah satu elemen paling fundamental dan kuat dari demokrasi versi Abdurrahman Wahid 
(Gus Dur) adalah etika politik, yang ia pandang sebagai landasan moral dan prinsip penuntun bagi 
seluruh pelaku politik dalam menjalankan kekuasaan. Ia secara tegas menolak praktik politik 
transaksional, koruptif, dan oportunistik yang hanya berorientasi pada kepentingan pribadi, 
kelompok tertentu, atau elite dominan, karena praktik semacam itu akan merusak kepercayaan 
publik, memperlebar ketimpangan sosial, dan menyingkirkan suara serta hak-hak rakyat yang 
rentan. Bagi Gus Dur, politik tanpa moralitas akan menghasilkan pemerintahan yang timpang, 
kebijakan yang tidak adil, dan masyarakat yang tercerai-berai akibat dominasi kepentingan sempit, 
sehingga etika menjadi instrumen penting untuk menegakkan keadilan, kesejahteraan, dan 
persatuan bangsa. Ia mengajak seluruh lapisan masyarakat, terutama elite politik, untuk 
mengembalikan politik kepada tujuan hakikinya yakni kemaslahatan rakyat, penghormatan 
terhadap nilai-nilai kemanusiaan, perlindungan hak asasi, dan pelayanan publik yang jujur serta 
transparan. Demokrasi dalam kerangka ini tidak sekadar menjadi sistem pemerintahan formal 
yang mengatur mekanisme politik, tetapi juga merupakan sistem moral yang menuntut tanggung 
jawab sosial, integritas, dan kesadaran etis dari setiap pelaku politik, sehingga politik menjadi 
sarana untuk memperkuat solidaritas sosial, mengurangi ketimpangan, dan membangun 
masyarakat yang inklusif, plural, dan berkeadilan bagi seluruh warga negara (Khasanah, 2019). 

Kebebasan Beragama dan Perlindungan Minoritas 
 Kebebasan beragama merupakan salah satu pilar utama dalam pemikiran Gus Dur tentang 
demokrasi. Ia menegaskan bahwa agama adalah hak personal yang paling mendasar, dan negara 
berkewajiban melindungi hak tersebut tanpa memandang besar atau kecilnya suatu kelompok 
pemeluk agama. Dalam pandangannya, kebebasan beragama adalah bagian tak terpisahkan dari 
hak asasi manusia, sehingga pelanggaran terhadap kebebasan beragama sama artinya dengan 
pelanggaran terhadap kemanusiaan. Gus Dur menentang keras segala bentuk intoleransi dan 
diskriminasi yang mengatasnamakan mayoritas. Ia menegaskan bahwa setiap warga negara 
memiliki kedudukan yang sama di hadapan hukum, baik ia Muslim maupun non-Muslim, 
mayoritas maupun minoritas. Oleh sebab itu, konsep demokrasi yang ia tawarkan selalu 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   517 

 

 

 

menempatkan perlindungan terhadap minoritas sebagai ukuran keberhasilan moral sebuah 
negara(Setiawan, 2017). 
 Kebebasan beragama menurut Gus Dur tidak sekadar berarti bebas menjalankan ibadah, 
tetapi juga mencakup kebebasan berpikir, berekspresi, dan menafsirkan ajaran agama sesuai 
nurani masing-masing. Ia memahami bahwa dalam masyarakat yang plural, perbedaan 
pandangan keagamaan tidak dapat dihindari karena merupakan bagian dari realitas sosial dan 
kekayaan budaya bangsa. Namun, perbedaan itu harus dipandang sebagai rahmat dan kekuatan 
spiritual yang mendorong manusia untuk saling mengenal dan menghormati satu sama lain. 
Pandangan inilah yang mendorong Gus Dur untuk selalu mengedepankan dialog lintas agama, 
membangun komunikasi antarkelompok, serta menghapus sekat-sekat eksklusivisme yang sering 
menjadi akar konflik sosial. Ia berpendapat bahwa negara tidak boleh memihak pada tafsir agama 
tertentu karena hal itu akan merusak prinsip keadilan, kesetaraan, dan kemanusiaan universal. 
Dengan demikian, pemisahan agama dari politik praktis bukan berarti menyingkirkan agama dari 
kehidupan publik, melainkan menjaga kesucian nilai-nilai agama agar tidak disalahgunakan 
sebagai alat kekuasaan(Ridwan, 2024). 
 Implementasi kebebasan beragama yang diperjuangkan oleh Gus Dur terbukti membawa 
perubahan signifikan dalam tatanan sosial Indonesia dan memperkuat prinsip demokrasi berbasis 
hak asasi manusia. Salah satu langkah monumental yang ia lakukan ketika menjabat sebagai 
Presiden adalah pencabutan larangan terhadap ekspresi budaya dan keagamaan etnis Tionghoa, 
termasuk kebebasan merayakan Imlek dan mengembangkan budaya tradisionalnya. Tindakan ini 
bukan sekadar simbol toleransi, tetapi juga penegasan prinsip kesetaraan warga negara, bahwa 
setiap individu memiliki hak yang sama untuk mengekspresikan identitas keagamaannya tanpa 
diskriminasi. Selain itu, Gus Dur aktif mendorong lembaga-lembaga keagamaan untuk membuka 
ruang dialog, kerja sama, dan kegiatan sosial lintas iman guna memperkuat integrasi dan kohesi 
sosial. Ia menekankan bahwa keharmonisan antar agama tidak bisa dipaksakan oleh kebijakan 
negara semata, melainkan harus dibangun melalui kesadaran, saling pengertian, dan penghargaan 
antar warga. Dalam kerangka ini, pendidikan agama yang inklusif dan terbuka menjadi bagian 
penting dari strategi Gus Dur untuk menanamkan nilai-nilai toleransi sejak dini, sekaligus 
membekali generasi muda dengan pemahaman pluralisme dan kemampuan dialog antar agama. 
Kebijakan, pendekatan, dan langkah-langkah tersebut menunjukkan bahwa perjuangan Gus Dur 
dalam kebebasan beragama bukan hanya bersifat normatif, tetapi juga strategis dan implementatif, 
menghasilkan dampak jangka panjang dalam memperkuat integrasi sosial, meminimalkan konflik 
berbasis agama, serta menegakkan hak-hak minoritas di Indonesia(Maskur Musa et al., 2023) 
 Meskipun demikian, praktik kebebasan beragama di Indonesia masih menghadapi berbagai 
tantangan serius yang bersifat struktural maupun kultural. Banyak regulasi daerah dan kebijakan 
lokal yang bertentangan dengan semangat konstitusi dan prinsip hak asasi manusia, sehingga 
sering kali melahirkan diskriminasi terhadap kelompok minoritas dan membatasi kebebasan 
beragama secara nyata. Dalam pandangan Gus Dur, kondisi ini mencerminkan persoalan 
kelembagaan dan budaya hukum yang belum sepenuhnya berorientasi pada keadilan universal, di 
mana aparat negara, lembaga hukum, dan masyarakat belum sepenuhnya menginternalisasi nilai-
nilai pluralisme dan toleransi. Ia menegaskan bahwa penegakan hukum harus dijalankan tanpa 
diskriminasi, dan aparat negara perlu memiliki kesadaran pluralis, kepekaan terhadap perbedaan, 
serta komitmen moral untuk menegakkan hukum secara adil dan proporsional. Menurut Gus Dur, 
kebebasan beragama hanya dapat dijamin apabila seluruh sistem hukum dan institusi negara 
bekerja berdasarkan prinsip-prinsip kemanusiaan yang menjunjung tinggi kesetaraan antar 
warga, melindungi hak-hak minoritas, dan menegakkan keadilan sosial. Oleh karena itu, reformasi 
birokrasi, pembaruan budaya hukum, serta pendidikan dan pelatihan bagi aparat dan masyarakat 
menjadi prasyarat utama bagi keberlangsungan kebebasan beragama di Indonesia. Selain itu, Gus 
Dur juga menekankan pentingnya penguatan dialog antar agama, keterlibatan masyarakat sipil, 
dan advokasi berbasis nilai kemanusiaan sebagai strategi komplementer untuk memastikan 
kebebasan beragama tidak hanya menjadi hak formal di atas kertas, tetapi juga diwujudkan dalam 
praktik sosial-politik yang nyata dan berkelanjutan(Harisman et al., 2024) 

Pendidikan, Pluralisme, dan Strategi Implementasi 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   518 

 

 

 

 Dalam pandangan Gus Dur, pendidikan merupakan sarana paling efektif untuk 
membangun karakter bangsa yang demokratis dan berperikemanusiaan. Ia percaya bahwa akar 
dari persoalan sosial, politik, dan keagamaan di Indonesia sering kali berawal dari rendahnya 
kualitas pendidikan moral dan kurangnya pemahaman terhadap nilai-nilai pluralisme. Pendidikan 
tidak boleh sekadar berfungsi sebagai tempat mentransfer ilmu pengetahuan, melainkan harus 
menjadi proses pembentukan kesadaran kritis dan empati sosial. Menurut Gus Dur, pendidikan 
yang baik adalah pendidikan yang memanusiakan manusia, menumbuhkan kepekaan terhadap 
penderitaan orang lain, dan menanamkan semangat kebersamaan dalam keberagaman. Ia 
berulang kali menegaskan bahwa demokrasi tidak akan tumbuh di tanah yang gersang nilai-nilai 
kemanusiaan. Oleh karena itu, pendidikan harus diarahkan untuk menumbuhkan sikap terbuka 
terhadap perbedaan dan melatih generasi muda agar mampu berpikir secara rasional tanpa 
kehilangan spiritualitasnya(Dwi Kurniawan, 2021). 
 Gus Dur menilai bahwa sistem pendidikan di Indonesia perlu direformasi secara 
menyeluruh agar tidak hanya menekankan aspek kognitif semata, tetapi juga aspek afektif, sosial, 
dan moral, sehingga mampu membentuk manusia yang utuh dan berkarakter. Ia menolak pola 
pendidikan yang bersifat dogmatis, indoktrinatif, dan cenderung menutup ruang bagi kebebasan 
berpikir, kreativitas, serta refleksi kritis, karena hal itu dapat membatasi kemampuan peserta didik 
untuk memahami kompleksitas kehidupan sosial dan keberagaman budaya di sekitarnya. Menurut 
Gus Dur, sekolah, pesantren, dan lembaga pendidikan lainnya harus berfungsi sebagai 
laboratorium sosial di mana nilai-nilai pluralisme, demokrasi, dan toleransi ditanamkan melalui 
pengalaman nyata dan interaksi sosial, sehingga peserta didik tidak hanya memahami ajaran 
agamanya sendiri, tetapi juga mampu menghargai, memahami, dan bekerja sama dengan penganut 
agama lain. Ia menekankan agar pendidikan mampu membentuk warga negara yang memiliki 
kesadaran multikultural, berpikir kritis, dan berperilaku etis dalam masyarakat yang beragam, 
serta mampu berinteraksi secara damai dan konstruktif. Lebih jauh, Gus Dur menekankan 
pentingnya kurikulum yang menanamkan nilai-nilai kemanusiaan universal seperti keadilan, 
kasih sayang, solidaritas, tanggung jawab sosial, dan toleransi lintas iman, sehingga pendidikan 
tidak hanya mencetak individu yang pintar secara akademis, tetapi juga matang secara moral dan 
spiritual. Dengan menempatkan pendidikan sebagai fondasi moral bangsa, Gus Dur berharap 
proses pembelajaran mampu membentuk masyarakat yang matang secara spiritual sekaligus 
rasional dalam kehidupan politik dan sosialnya, memperkuat kohesi sosial, dan menjadi agen 
perubahan yang aktif dalam memajukan nilai-nilai pluralisme dan demokrasi di Indonesia (Anam, 
2019). 

Peran pesantren bagi Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sangat penting dalam menanamkan 
nilai-nilai pluralisme, moderasi beragama, dan demokrasi, sekaligus menjadi fondasi pembentukan 
masyarakat yang toleran dan beradab. Ia memandang pesantren tidak hanya sebagai lembaga 
pendidikan keagamaan yang berorientasi pada pengajaran fikih, akidah, dan ibadah semata, tetapi 
juga sebagai pusat pengembangan peradaban Islam yang inklusif, kritis, dan terbuka terhadap 
dinamika zaman serta tantangan sosial-politik kontemporer. Gus Dur menilai bahwa pesantren 
memiliki kekuatan kultural yang signifikan untuk membangun masyarakat yang moderat, sebab 
tradisi pesantren secara turun-temurun menekankan nilai-nilai tawassuth (moderat), tasamuh 
(toleran), dan tawazun (seimbang), yang menjadi inti dari ajaran Islam rahmatan lil ‘alamin. 
Melalui pesantren, konsep pribumisasi Islam yang digagas Gus Dur dapat diaktualisasikan secara 
nyata dalam konteks sosial Indonesia, menjadikan ajaran Islam berpijak pada budaya lokal tanpa 
kehilangan nilai-nilai universalnya, serta mendorong generasi muda untuk memahami ajaran 
agama secara kontekstual, humanis, dan progresif. Selain itu, pesantren juga berperan sebagai 
ruang rekonsiliasi antara tradisi dan modernitas, tempat di mana pendidikan keagamaan bersinergi 
dengan pembelajaran nilai-nilai kebangsaan, demokrasi, hak asasi manusia, dan keterbukaan 
terhadap keberagaman. Dengan demikian, pesantren menurut Gus Dur tidak hanya mencetak 
ulama yang berilmu, tetapi juga warga yang mampu menjadi agen pluralisme, mediator sosial, dan 
pelopor penguatan identitas bangsa yang inklusif, menjadikan lembaga ini sebagai wahana 
strategis untuk menanamkan semangat kemanusiaan, solidaritas sosial, dan tanggung jawab 
kolektif dalam kehidupan berbangsa dan bernegara (Kamila Zahrotinnisa et al., 2025) 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   519 

 

 

 

 Selain memperkuat lembaga pendidikan, Gus Dur menekankan pentingnya sinergi 
berkelanjutan antara pemerintah, lembaga keagamaan, dan masyarakat sipil dalam mewujudkan 
pendidikan pluralis yang berkeadilan sosial. Ia memandang bahwa pendidikan yang menanamkan 
nilai-nilai toleransi tidak akan efektif tanpa adanya kebijakan publik yang berpihak pada 
kesetaraan dan kemanusiaan universal. Bagi Gus Dur, negara memiliki tanggung jawab moral 
untuk memastikan sistem pendidikan yang terbuka, bebas dari intervensi politik identitas, serta 
menjamin hak pendidikan yang setara bagi seluruh warga tanpa diskriminasi agama atau etnis. Ia 
menegaskan perlunya reformasi kelembagaan di sektor pendidikan agar kebebasan akademik dan 
kebebasan berpikir dapat tumbuh secara sehat, sehingga lembaga pendidikan menjadi ruang 
pembentukan karakter warga negara yang inklusif dan demokratis. Pendidikan, menurutnya, tidak 
cukup dipahami sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai instrumen transformasi 
sosial yang membangun solidaritas kebangsaan dan memperkuat integrasi nasional. Karena itu, 
Gus Dur menilai penting adanya peningkatan kapasitas aparatur negara dan pendidik agar 
memiliki wawasan pluralis serta mampu menerapkan prinsip keadilan sosial dalam kebijakan 
publik. Pendidikan pluralis dalam pandangan Gus Dur bukan hanya proyek moral, melainkan 
strategi kebijakan yang konkret untuk memperkuat kehidupan berbangsa yang damai, adil, dan 
saling menghormati di tengah keragaman masyarakat Indonesia(Khoiruddin et al., 2024). 
 Pendidikan pluralis yang digagas oleh Gus Dur merupakan bagian penting dari strategi 
ideologis dan kultural untuk menahan laju radikalisme dan intoleransi yang semakin menguat di 
era modern. Ia menyadari bahwa arus globalisasi dan kemajuan teknologi informasi tidak hanya 
membawa manfaat, tetapi juga menciptakan ruang baru bagi penyebaran ideologi ekstrem yang 
dapat mengancam keutuhan bangsa. Dalam konteks ini, pendidikan harus berfungsi sebagai 
benteng moral dan intelektual yang memperkuat daya tahan masyarakat terhadap infiltrasi nilai-
nilai kekerasan dan eksklusivisme agama. Melalui gagasan pendidikan multikultural, Gus Dur 
menempatkan pendidikan sebagai arena pembentukan kesadaran sosial yang kritis dan empatik 
terhadap perbedaan. Ia menekankan bahwa nilai-nilai agama perlu diajarkan secara humanis dan 
kontekstual agar tidak melahirkan sikap fanatik yang menutup diri terhadap keragaman. 
Pendidikan, menurut Gus Dur, harus mampu menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, dialogis, 
dan terbuka, sehingga peserta didik tidak hanya memahami agamanya secara tekstual, tetapi juga 
mampu menerjemahkannya dalam tindakan sosial yang damai dan inklusif. Dengan demikian, 
pendidikan menjadi sarana strategis dalam membangun peradaban bangsa yang beradab, moderat, 
dan berkeadilan, sekaligus menjadi benteng utama melawan radikalisme yang berpotensi memecah 
belah kehidupan berbangsa(M Syaifudin, 2025). 

Media, Gerakan Sosial, dan Dinamika Publik 
 Di era digital dan keterbukaan informasi saat ini, media memiliki peran strategis dalam 
menghidupkan kembali nilai-nilai pluralisme dan demokrasi yang diwariskan oleh Abdurrahman 
Wahid (Gus Dur). Ia memahami bahwa media tidak hanya berfungsi sebagai alat penyebaran 
informasi, tetapi juga sebagai arena pembentukan opini publik, karakter moral bangsa, dan ruang 
pendidikan sosial yang sangat luas. Dalam konteks ini, Gus Dur menekankan pentingnya etika 
komunikasi publik yang dilandasi oleh kejujuran, kasih sayang, serta tanggung jawab moral 
terhadap sesama. Ia mengingatkan bahwa media harus berfungsi sebagai jembatan antarwarga 
dan alat pemersatu bangsa, bukan sarana yang memperuncing perbedaan atau menyebarkan 
kebencian. Akan tetapi, fenomena media sosial dewasa ini sering kali menunjukkan kecenderungan 
sebaliknya: munculnya ujaran kebencian, polarisasi identitas, dan disinformasi yang berpotensi 
merusak kohesi sosial. Oleh karena itu, semangat toleransi, humanisme, dan humor khas Gus Dur 
perlu dihidupkan kembali di ruang publik digital sebagai upaya kultural untuk melawan 
radikalisme dan intoleransi berbasis dunia maya.(Romario, 2024). 
 Gerakan sosial yang mengusung nilai-nilai Gus Dur telah berkembang luas di masyarakat 
dan menjadi bentuk konkret dari keberlanjutan pemikirannya, mencerminkan bahwa warisan 
intelektualnya mampu diterjemahkan ke dalam aksi nyata yang berkelanjutan. Komunitas lintas 
agama, organisasi pemuda, lembaga pendidikan, serta jaringan aktivis sosial semakin banyak 
terinspirasi oleh pendekatan humanis, inklusif, dan pluralistik yang diajarkan Gus Dur, 
menjadikan nilai-nilainya bukan sekadar teori tetapi panduan praktis dalam kehidupan sosial. 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   520 

 

 

 

Mereka tidak hanya mengadakan kegiatan dialog lintas iman untuk membangun pemahaman dan 
toleransi, tetapi juga melakukan advokasi terhadap isu-isu kemanusiaan yang mendesak, seperti 
kemiskinan, ketimpangan sosial, diskriminasi, perlindungan hak asasi manusia, serta krisis 
lingkungan dan ketidakadilan struktural. Gerakan sosial ini membuktikan bahwa pemikiran Gus 
Dur tidak berhenti pada level ide, melainkan menjadi gerakan yang hidup, membumi, dan memiliki 
dampak nyata dalam memperkuat kohesi sosial serta membangun masyarakat yang lebih inklusif. 
Dalam konteks ini, nilai-nilai Gus Dur tentang kemanusiaan, pluralisme, dan solidaritas sosial 
menjadi panduan moral yang kokoh bagi perjuangan masyarakat sipil dalam menjaga demokrasi 
yang sehat, berkeadilan, dan responsif terhadap tantangan kontemporer, sekaligus menegaskan 
relevansi pemikirannya bagi pembentukan budaya politik yang humanis dan berorientasi pada 
kesejahteraan bersama(Rohman & Munir, 2018). 

 Gus Dur menegaskan bahwa kebebasan berekspresi dan kebebasan pers merupakan 
fondasi utama bagi tegaknya sistem demokrasi yang sehat. Ia melihat kebebasan pers bukan hanya 
sebagai hak sipil, tetapi juga sebagai mekanisme pengawasan moral terhadap kekuasaan negara 
dan alat pendidikan politik bagi masyarakat. Dalam kerangka pemikiran Gus Dur, media memiliki 
tanggung jawab sosial untuk memastikan keterbukaan informasi berjalan seiring dengan nilai 
kejujuran, keadilan, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Ia menolak praktik jurnalisme 
yang dimanipulasi untuk kepentingan politik atau ekonomi sempit karena hal itu dapat mencederai 
kepercayaan publik dan melemahkan fungsi demokrasi. Gagasan ini sejalan dengan pandangan 
kontemporer dalam studi komunikasi politik bahwa kebebasan pers dan demokrasi adalah dua 
entitas yang saling menopang tanpa kebebasan pers, demokrasi akan kehilangan ruh 
partisipasinya, sedangkan tanpa etika dan tanggung jawab sosial, kebebasan pers dapat berubah 
menjadi anarki informasi. Oleh karena itu, Gus Dur menuntut agar insan media dan jurnalis 
menjunjung tinggi etika profesi, menjadikan media sebagai pelayan publik yang berpihak pada 
kebenaran, serta memperjuangkan keadilan sosial dan kemanusiaan universal. Media yang bebas, 
etis, dan berorientasi pada kepentingan rakyat akan menjadi kekuatan moral yang menjaga 
keseimbangan antara negara, masyarakat, dan individu dalam sistem demokrasi yang 
dinamis(Ikhwan Nasution & Icol Dianto, 2023). 
 Dalam kerangka kebijakan publik, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menekankan 
pentingnya peran negara dalam menciptakan ruang publik yang sehat sebagai sarana tumbuhnya 
dialog sosial dan demokrasi yang substantif. Ia menolak pendekatan represif yang mengekang 
kebebasan berpendapat, karena hal itu akan menghambat perkembangan kesadaran kritis 
masyarakat. Namun di sisi lain, Gus Dur juga menentang konsep kebebasan absolut yang tanpa 
kendali moral, sebab hal tersebut berpotensi menimbulkan kekacauan sosial dan menurunkan 
kualitas etika publik. Bagi Gus Dur, keseimbangan antara kebebasan dan tanggung jawab menjadi 
kunci bagi keberlangsungan demokrasi yang berkeadaban. Pemerintah, dalam pandangannya, 
harus berperan aktif membangun kebijakan publik yang inklusif, transparan, dan berorientasi 
pada nilai-nilai kemanusiaan universal. Ia menegaskan bahwa formulasi kebijakan yang baik 
harus melibatkan partisipasi publik, agar suara masyarakat dapat terintegrasi dalam proses 
pengambilan keputusan negara. Gus Dur melihat sinergi antara pemerintah, media, lembaga 
pendidikan, dan organisasi masyarakat sipil sebagai fondasi utama dalam menciptakan ekosistem 
sosial yang toleran, damai, dan demokratis. Dengan demikian, kebijakan publik tidak hanya 
berfungsi sebagai alat administrasi negara, tetapi juga sebagai instrumen moral untuk memperkuat 
persaudaraan kebangsaan dan menegakkan keadilan sosial dalam masyarakat majemuk(M 
Syaifudin, 2025). 
 Warisan pemikiran Gus Dur tentang demokrasi dan pluralisme tetap sangat relevan bagi 
Indonesia, terutama dalam menghadapi polarisasi sosial, konflik identitas, dan tantangan global 
terhadap demokrasi. Menurut filosofi pluralisme Gus Dur, demokrasi sejati tidak hanya tergantung 
pada mekanisme politik formal, tetapi harus didasari penghormatan mendalam terhadap 
keberagaman agama, budaya, dan identitas sosial, serta penguatan solidaritas dan keadilan sosial 
yang inklusif. Pluralisme bagi Gus Dur adalah praktik aktif yang merayakan perbedaan, 
mendorong dialog, dan menjadikan keragaman sebagai kekuatan integratif bangsa, bukan sekadar 
toleransi pasif. Ia menekankan pentingnya pendidikan, media, kebijakan publik, dan gerakan sosial 
yang menanamkan nilai kemanusiaan universal agar demokrasi Indonesia berakar pada budaya 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   521 

 

 

 

lokal, berlandaskan gotong royong, menghormati hak asasi manusia, dan mewujudkan keadilan 
sosial bagi seluruh rakyat. Pemikiran ini tidak hanya menjadi panduan normatif, tetapi juga strategi 
praktis untuk menjaga kohesi sosial, membangun inklusifitas, dan menghadirkan demokrasi yang 
hidup dalam praktik sehari-hari, sekaligus menjadi penangkal terhadap ekstremisme, diskriminasi, 
dan tantangan modernisasi maupun globalisasi yang mengancam persatuan bangsa.(Safitri, 2024) 

KESIMPULAN DAN SARAN  
Pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur) memberikan kontribusi fundamental 

bagi penguatan demokrasi dan kebebasan beragama di Indonesia dengan menempatkan keduanya 
sebagai nilai moral dan spiritual yang berakar pada kemanusiaan, keadilan, dan kesetaraan. Bagi 
Gus Dur, demokrasi tidak sekadar sistem politik formal, melainkan sarana untuk menegakkan 
kemaslahatan publik, menjaga martabat manusia, serta menjamin perlindungan terhadap 
kelompok minoritas tanpa diskriminasi. Ia menolak politisasi agama dan menegaskan pentingnya 
negara dalam menjamin hak beragama yang bebas dan bermartabat bagi seluruh warga. Di sisi 
lain, pendidikan menjadi strategi kultural dalam membangun masyarakat plural yang beradab 
melalui penanaman nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan moderasi beragama. Warisan pemikiran 
Gus Dur yang menekankan pluralisme aktif, etika politik, dan tanggung jawab sosial tetap relevan 
hingga kini sebagai panduan moral dalam membangun tatanan sosial dan politik yang demokratis, 
inklusif, serta menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan spiritualitas dalam kehidupan berbangsa. 
 Penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas kajian mengenai implementasi 
pemikiran Gus Dur dalam kebijakan publik, pendidikan, dan media sosial sebagai sarana 
penguatan nilai-nilai demokrasi dan pluralisme di era modern. Pemerintah dan lembaga 
pendidikan juga perlu menjadikan gagasan Gus Dur sebagai dasar dalam merancang kurikulum 
pendidikan karakter berbasis toleransi dan kemanusiaan universal, sehingga generasi muda dapat 
menginternalisasi semangat kebangsaan yang berkeadaban dan mampu menjaga harmoni sosial di 
tengah keberagaman Indonesia. 

DAFTAR PUSTAKA  
Anam, A. M. (2019). Konsep Pendidikan Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Cendekia: 

Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 17(1), 81–97. 
https://doi.org/10.21154/cendekia.v17i1.1442 

Djuyandi, Y., Sudirman, A., & Suryana, N. (2025). Analisis Hubungan Sipil-Militer di Indonesia 
Pasca Reformasi 1998. Journal of Political Issues, 7(1), 46–56. 
https://doi.org/10.33019/jpi.v7i1.337 

Dwi Kurniawan, A. M. (2021). Konsep Pendidikan Pluralis-Humanis Dalam Bingkai Pemikiran Gus 
Dur. Tarbawiyah : Jurnal Ilmiah Pendidikan, 5(1), 235–248. 
https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v5i1.2894 

Fikri, A. (2015). Eksperimentasi membangun demokrasi inklusif: akseptabilitas Gus Dur. UIN 
Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Harisman, Nurrohim, Setyorini, F. S., Maulana, A. M. R., Sufratman, Aliah, A., Febrianto, S., 
Munfarida, E., & Folandra, D. (2024). Advokasi Gusdur Terkait Agama Minoritas (Perspektif 
Multikulturalisme). SUARGA: Studi Keberagamaan Dan Keberagaman, 4(1), 51–67. 

Hidayatullah, M. F. (2020). Actualization of KH. Abdurrahman Wahid’s (Gus Dur) Thought: Socio-
Religious and Economic Education Perspective. Ta’dib : Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 1–13. 

Ikhwan Nasution, & Icol Dianto. (2023). Demokrasi dan Kebebasan Pers: Negara, Demokrasi, dan 
Kebebasan Pers Sebagai Pilar Demokrasi. ITTISHOL: Jurnal Komunikasi Dan Dakwah, 1(1), 
90–107. 

Isfihani. (2023). Moderatisme Pemikiran Abdurrahman Wahid. Sanaamul Quran : Jurnal 
Wawasan Keislaman, 4(2), 89–104. https://doi.org/10.62096/sq.v4i2.59 

Kamila Zahrotinnisa, Adrianus Fani, & Subaidi. (2025). Abdurrahman Wahid (Gus Dur) Dan 
Moderasi Beragama: Tradisi Dan Modernitas Dalam Masyarakat Indonesia. Jurnal Studi 
Pesantren, 5(2), 20–31. https://doi.org/10.35897/studipesantren.v5i2.1677 

Khasanah, F. (2019). Revitalisasi Spirit Pemikiran Etika Gus Dur. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 
19(1), 27–54. https://doi.org/10.24042/ajsk.v19i1.3062 



 

 

 

 

 

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 

 

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia |   522 

 

 

 

Khoiruddin, A., Khalilurrahman, & Prasetiya, B. (2024). Pendidikan Pluralisme Dalam Perspektif 
Gus Dur Dan Syafi’I Ma’Arif. IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman, 8(1), 164–178. 
https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v8i1.1069 

LukLuk Nur Mufidah. (2015). Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan Karakter Dan Kearifan 
Lokal. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 15(1). 
http://jurnal.stainponorogo.ac.id/index.php/tahrir/article/view/172 

M Syaifudin, I. S. (2025). Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Multikulturalisme Dalam 
Pendidikan Agama Islam. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(2), 165–177. 
https://doi.org/doi.org/10.31330/repo.v4i1.52 

Maskur Musa, M., Minanur Rahman, M., & Fauzi, R. (2023). Reflection of Gus Dur Thoughts and 
Movements in The View of Cirebon Figures. Al Qalam, 40(2), 130–144. 
https://doi.org/10.32678/alqalam.v40i2.7064 

Miskan, M. P. I. (2018). Pemikiran Multikulturalisme K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dan 
Implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam di Indonesia. Jurnal Studi Pendidikan Islam, 
Vol. VI No. 

Nurhidayah, Putra, A., Putra, D. P., Fadhliah, M., & Rosyada, Y. A. (2022). Moderasi Beragama 
Perspektif Pluralisme Abdurahman Wahid (Gus Dur). Penelitian Ilmu Ushuluddin, 2(2), 
360–369. https://doi.org/10.15575/jpiu.v2i2.15577 

Rahman, R. A., Azkiya, D., & Nisak, S. K. (2025). Melacak Pikiran Politik Gusdur Dalam Koran Petisi 
Tahun 1998-1999. Multidisipliner Knowledge, 3(1), 70–85. 

Ridwan, Z. (2024). Gus Dur’s Understanding of Humanity and Pluralism in Defending the 
Indonesian Chinese Community. Jurnal Fuaduna : Jurnal Kajian Keagamaan Dan 
Kemasyarakatan, 8(1), 83–98. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v8i1.8520 

Rohimat, R., & Hakim, A. (2020). Teologi Pembebasan Dan Demokrasi Menurut Gus Dur. Jaqfi: 
Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 4(1), 105–134. 
https://doi.org/10.15575/jaqfi.v4i1.9354 

Rohman, F., & Munir, A. (2018). Membangun Kerukunan Umat Beragama dengan Nilai-Nilai 
Pluralisme Gus Dur. An-Nuha, 5(2), 155–172. 

Romario. (2024). @ NUgarislucu : Menghidupkan Kembali Toleransi Beragama K.H. 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) di Media Sosial. NAHNU : Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies, 2(1), 233–245. 

Safitri, N. N. (2024). Gus Dur’s Philosophical Approach to Pluralism: Insights for Social Harmony 
in Indonesia. Islamic Thought Review, 2(2), 129–139. 
https://doi.org/10.30983/itr.v2i2.8790 

Setiawan, E. (2017). Konsep Teologi Pluralisme Gus Dur Dalam Meretas Keberagaman Di 
Indonesia. Asketik, 1(1), 57–68. https://doi.org/10.30762/ask.v1i1.411 

Suhairi, B., Salim, A., & Ridwan, M. (2022). Pluralisme dalam Perspektif Pemikiran Gus Dur . Jurnal 
Indragiri Penelitian Multidisiplin, 2(3), 155–163. 
https://doi.org/10.58707/jipm.v2i3.242 

Wijaya, M. R. (2022). Dakwah Pluralisme K.H Abdurrahman Wahid (Gus Dur) di Indonesia : Suatu 
Konsep Pandangan. Journal of Community Development , 1(1), 34–41. 
https://doi.org/10.24042/ajsk.v13i2.708. 

 


