Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan
Kebebasan Beragama di Indonesia

Muhamad Alfian Ardhiansyah!
‘Prodi Pendidikan Sejarah,Universitas PGRI Yogyakarta, Indonesia
Syahmalfian7@gmail.com

Abstrak : Penelitian ini mengkaji pemikiran politik
‘ Abdurrahman Wahid (Gus Dur) yang berperan penting dalam
' memperkuat demokrasi dan kebebasan beragama di Indonesia.

Juma| limu Sosial, Politik dan Hukum Latar belakang penelitian ini didasari oleh meningkatnya
polarisasi sosial dan intoleransi atas nama agama, yang
menjadikan pemikiran Gus Dur relevan untuk ditelaah
kembali. Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan gagasan
e-ISSN: 2964-0962 utama Gus Dur mengenai demokratisasi dan kebebasan
beragama serta menilai kontribusinya terhadap kehidupan
SEIKAT: Jurnal limu Sosial, Politik dan Hukum | politik dan sosial bangsa. Metode yang digunakan adalah studi
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat PUStaka ]fb]”dly research dengan pendekatan kualitatif
deskriptif melalui analisis terhadap karya tulis, literatur, dan
Vol. 4, No. 6, Desember 2025 penelitian terdahulu yang berkaitan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Gus Dur memandang demokrasi sebagai
nilai moral dan spiritual yang menegakkan keadilan,
kemanusiaan, dan kesetaraan. Ia menolak politisasi agama serta
menekankan  pentingnya  kebebasan  beragama  dan

Available at: penghormatan terhadap hak asasi manusia. Selain itu, Gus Dur
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/s | Mmenempatkan pendidikan sebagai sarana membangun
kesadaran pluralis dan karakter bangsa yang toleran.
Pemikirannya tetap relevan dalam menghadapi tantangan
demokrasi kontemporer seperti intoleransi dan radikalisme.
Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa nilai-

Page: 512-522

eikat/article/view/1838

DOI: nilai Gus Dur dapat menjadi landasan moral dalam
https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838 memperkuat demokrasi yang inklusif dan berkeadaban di
e ' o Indonesia.

Kata Kunci : Demokrasi, Kebebasan Beragama, Pluralisme ,Gus

Article History: Dur

Received: 02-11-2025
Revised: 04-12-2025
Accepted: 21-12-2025

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara yang dibangun di atas fondasi kemajemukan etnis, budaya,
dan agama yang tinggi. Dalam kondisi tersebut, tantangan terbesar bangsa ini adalah bagaimana
menjaga persatuan dalam keberagaman serta menegakkan prinsip demokrasi yang menghormati
hak setiap warga negara tanpa diskriminasi. Permasalahan mengenai intoleransi, kekerasan
berbasis agama, dan eksklusivisme sosial masih menjadi isu aktual dalam masyarakat Indonesia,
sehingga diperlukan rekonstruksi pemikiran politik yang menjunjung tinggi nilai-nilai kebebasan
beragama dan demokratisasi. Dalam konteks ini, pemikiran politik Abdurrahman Wahid atau Gus
Dur menjadi sangat relevan untuk dikaji karena memberikan paradigma alternatif terhadap
hubungan antara agama, negara, dan kemanusiaan Gus Dur, sebagai seorang tokoh intelektual
Muslim, ulama, sekaligus Presiden Republik Indonesia keempat, menempatkan demokrasi bukan
hanya sebagai sistem politik, tetapi juga sebagai nilai moral yang menjamin kebebasan, kesetaraan,
dan kemanusiaan. Melalui tulisannya dalam Koran Petisi pada masa transisi politik 1998-1999,
Gus Dur mengemukakan pentingnya pemisahan agama dari politik praktis, perlindungan terhadap
minoritas, serta penguatan institusi demokrasi yang berkeadilan. Baginya, penggunaan agama

| 512


https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat

Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

sebagai alat kekuasaan akan mengancam keutuhan bangsa dan menurunkan martabat
kemanusiaan. Karena itu, Gus Dur menegaskan bahwa politik harus berfungsi sebagai sarana
kemaslahatan, bukan dominasi ideologis (Rahman et al., 2025).

Selain memperjuangkan demokratisasi, Gus Dur secara konsisten memandang pluralisme
sebagai keniscayaan yang harus diterima dengan sikap terbuka, inklusif, dan aktif. Dalam
pandangan beliau, pluralisme tidak hanya sekadar pengakuan formal terhadap perbedaan, tetapi
merupakan sebuah etika sosial, politik, dan moral yang menekankan penghormatan terhadap
martabat manusia, hak-hak individu, dan kesetaraan warga negara tanpa memandang latar
belakang agama, etnis, budaya, maupun kelas sosial. Nilai-nilai pluralisme ini berakar kuat dalam
ajaran Islam yang menekankan prinsip keadilan kemanusiaan (insaniyyah), persaudaraan
universal (ukhuwwah insaniyyah), serta penghormatan terhadap keberagaman ciptaan Tuhan.
Gus Dur menekankan bahwa masyarakat yang plural membutuhkan fondasi etis yang kokoh agar
perbedaan tidak menjadi sumber konflik, tetapi justru memperkaya pengalaman sosial-politik dan
memperkuat kohesi bangsa. Dalam perspektif hukum Islam, pluralisme menurut Gus Dur memiliki
landasan normatif dan historis yang selaras dengan semangat tauhid, yakni pengakuan terhadap
kesatuan kemanusiaan di bawah Tuhan yang Esa, di mana setiap individu memiliki hak dan
kewajiban yang sama untuk hidup bermartabat, adil, dan harmonis ia juga menekankan
pentingnya pendidikan, dialog antaragama, dan praktik sosial yang membumikan nilai-nilai
pluralisme agar masyarakat tidak hanya memahami konsepnya secara teoritis, tetapi juga
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam kebijakan publik, penyelesaian
konflik sosial, dan pembangunan budaya inklusif yang menghormati perbedaan sckaligus
menegaskan persatuan bangsa. (Suhairi et al., 2022).

Pemikiran multikulturalisme Gus Dur memperkuat aspek praksis dari pluralisme dan
demokrasi dengan menekankan pentingnya pendidikan sebagai wahana transformasi sosial yang
menanamkan nilai-nilai toleransi, kesetaraan, dan penghargaan terhadap keberagaman. Ia
memandang pendidikan agama Islam tidak sekadar sebagai pengajaran doktrin, tetapi sebagai
ruang strategis untuk membentuk kesadaran moral, etika, dan sosial yang menghormati hak-hak
individu serta memperkuat solidaritas antar warga. Melalui konsep pribumisasi Islam, Gus Dur
mengajak masyarakat untuk memahami ajaran Islam dalam konteks lokal, menyesuaikan praktik
keagamaan dengan budaya dan kearifan lokal tanpa mengurangi nilai-nilai universal yang
terkandung di dalamnya. Dengan pendekatan ini, Islam tidak hanya berfungsi sebagai doktrin
normatif, tetapi juga menjadi kekuatan kultural yang mampu memperkuat harmoni sosial,
mendorong dialog antar agama, dan mengurangi potensi konflik dalam masyarakat majemuk.
Lebih jauh, pemikiran ini menegaskan bahwa pendidikan agama harus berorientasi pada
kemanusiaan, pluralisme, dan kebangsaan, sechingga generasi muda tidak hanya menginternalisasi
nilai-nilai keimanan, tetapi juga memahami tanggung jawab sosialnya dalam membangun
masyarakat yang inklusif dan demokratis. Implementasi gagasan ini dalam praktik pendidikan,
komunitas, dan kebijakan publik menunjukkan bahwa multikulturalisme Gus Dur tidak berhenti
pada level teoritis, tetapi menjadi pedoman bagi pembangunan masyarakat Indonesia yang toleran,
adil, dan harmonis di tengah keragaman yang kompleks(Miskan, 2018).

Ketiga perspektif kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pemikiran politik Gus Dur
berakar pada tiga dimensi utama: pertama, demokratisasi politik yang menegaskan partisipasi
rakyat dan supremasi moral dalam kekuasaan kedua, kebebasan beragama sebagai wujud
penghormatan terhadap hak asasi manusia; dan ketiga, multikulturalisme sebagai strategi sosial
untuk membangun masyarakat yang adil dan inklusif. Oleh karena itu, tujuan dari kajian ini
adalah menganalisis secara komprehensif pemikiran politik Gus Dur terhadap demokratisasi dan
kebebasan beragama di Indonesia dengan menekankan pada nilai-nilai kemanusiaan, keislaman,
dan kebangsaan sebagai fondasi bagi terwujudnya tatanan sosial yang demokratis, berkeadilan,
dan beradab.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk menganalisis secara
mendalam pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur) mengenai demokratisasi dan
kebebasan beragama di Indonesia. Data penelitian diperoleh dari berbagai sumber literatur yang

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 513



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

relevan dan kredibel, meliputi jurnal ilmiah, buku, artikel akademik, serta dokumen historis yang
mengulas secara komprehensif gagasan Gus Dur tentang hubungan antara agama, negara, dan
hak asasi manusia dalam konteks sosial-politik Indonesia. Proses analisis dilakukan melalui
beberapa tahapan, yaitu identifikasi, klasifikasi, dan interpretasi terhadap data yang dikumpulkan,
dengan tujuan menemukan makna substantif dan nilai ideologis yang terkandung dalam
pemikiran Gus Dur. Penelitian ini berlandaskan pada prinsip kualitatif interpretatif, sebagaimana
diterapkan oleh Nurhidayah et al., (2022) dalam karya berjudul Moderasi Beragama Perspektif
Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Pendekatan ini menekankan pentingnya penafsiran
terhadap nilai-nilai pluralisme, toleransi, dan kemanusiaan dalam kerangka keislaman dan
demokrasi Indonesia, yang menjadi pijakan utama untuk memahami pemikiran politik Gus Dur
secara menyeluruh.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian ini menemukan bahwa pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur)
berorientasi pada pembentukan demokrasi substantif yang berpijak pada nilai-nilai kemanusiaan
dan moralitas keagamaan. Demokrasi, menurut Gus Dur, bukan sekadar mekanisme politik yang
diukur melalui pemilihan umum atau sistem kepartaian, melainkan suatu tatanan nilai yang
menegakkan kebebasan, kesetaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dalam
konteks sosial-politik Indonesia yang majemuk, Gus Dur menolak segala bentuk politisasi agama
yang berpotensi menimbulkan diskriminasi dan perpecahan sosial. Hasil analisis menunjukkan
bahwa pemikiran tersebut memberikan kontribusi signifikan terhadap penguatan institusi
demokrasi dan konsolidasi kehidupan berbangsa yang bermoral dan berkepribadian luhur. Nilai-
nilai etis seperti keadilan, toleransi, dan musyawarah menjadi pilar moral yang melandasi
gagasannya tentang negara demokratis yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan
spiritualitas tanpa kehilangan esensi keislaman.
Temuan penelitian juga mengungkap bahwa kebebasan beragama dalam pandangan Gus Dur
merupakan elemen esensial dari sistem demokrasi yang sehat dan inklusif. Kebebasan tersebut
harus dilindungi negara tanpa memandang mayoritas atau minoritas suatu kelompok agama.
Pemikiran ini sejalan dengan hasil penelitian Wijaya (2022), yang menegaskan bahwa dakwah
pluralisme Gus Dur menekankan pendekatan kultural dan kemanusiaan dalam membangun
harmoni antarumat beragama di Indonesia. Melalui pendekatan tersebut, Gus Dur berupaya
menumbuhkan kesadaran bahwa pluralitas bukan ancaman bagi keutuhan bangsa, melainkan
sumber kekuatan moral dan sosial dalam memperkuat demokrasi. Oleh karena itu, pemikiran Gus
Dur relevan dijadikan rujukan normatif dalam pengembangan kebijakan publik dan pendidikan
kewargaan yang berorientasi pada toleransi, inklusivitas, serta penghormatan terhadap hak asasi
manusia.

Konteks Historis

Pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur) muncul dalam konteks sejarah yang
kompleks, di mana bangsa Indonesia sedang berjuang meneguhkan kembali identitas
kebangsaannya setelah melewati masa panjang otoritarianisme Orde Baru. Krisis multidimensi
yang melanda pada akhir 1990-an melahirkan tuntutan reformasi di berbagai sektor kehidupan,
termasuk politik, hukum, dan sosial. Dalam kondisi tersebut, masyarakat membutuhkan paradigma
baru yang mampu menyeimbangkan antara kebebasan dan tanggung jawab, serta antara agama
dan negara. Gus Dur kemudian hadir sebagai pemikir dan pemimpin yang menawarkan solusi etis
untuk menjawab persoalan-persoalan kebangsaan melalui pendekatan kemanusiaan universal. la
menempatkan demokrasi sebagai sarana moral dan spiritual untuk menegakkan keadilan sosial,
bukan sekadar sistem kekuasaan formal. Dengan demikian, pemikiran politik Gus Dur menjadi
relevan sebagai jawaban atas kebutuhan bangsa untuk membangun sistem politik yang demokratis
dan berkeadilan di tengah keragaman budaya, agama, dan etnis (LukLuk Nur Mufidah, 2015).

Konteks historis kelahiran pemikiran Gus Dur tidak dapat dipisahkan dari perjalanan
panjang hubungan antara Islam dan politik di Indonesia, yang sejak awal kemerdekaan diwarnai
oleh ketegangan antara dua arus besar: kelompok nasionalis yang menekankan negara sekuler dan
kelompok Islam yang memperjuangkan formalisasi nilai-nilai agama dalam sistem pemerintahan.

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 514



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

Gus Dur berusaha menawarkan jalan tengah yang menegaskan bahwa agama dan negara dapat
berjalan harmonis tanpa saling mendominasi atau menimbulkan konflik, sekaligus menjaga
keberagaman dan integritas bangsa. la secara tegas menolak gagasan negara agama yang dapat
membatasi kebebasan warga negara, tetapi juga tidak setuju dengan sekularisme ekstrem yang
mengabaikan nilai-nilai etika dan moral yang bersumber dari agama. Baginya, agama harus
menjadi sumber etika politik, pedoman moral, dan landasan kemanusiaan, bukan instrumen
kekuasaan atau alat politik untuk menekan pihak lain. Dalam kerangka ini, Gus Dur menekankan
bahwa politik yang mengabdi kepada kemanusiaan dan keadilan sosial akan menjamin kebebasan,
kesetaraan, dan hak-hak warga negara tanpa diskriminasi berdasarkan agama, keyakinan, atau
latar belakang budaya. Pemikiran ini juga menjadi dasar bagi upaya Gus Dur membangun dialog
lintas agama, mempromosikan pluralisme, dan menciptakan masyarakat Indonesia yang inklusif
serta toleran, di mana konflik tidak dikelola melalui paksaan, melainkan melalui kesadaran,
pengertian, dan penghargaan terhadap perbedaan (Rohimat & Hakim, 2020).

Pendekatan metodologis yang digunakan untuk memahami pemikiran Gus Dur tidak bisa
dilepaskan dari karakteristik pemikirannya yang lintas disiplin, kontekstual, dan multidimensional,
mencakup aspek politik, budaya, sosial, dan spiritual masyarakat Indonesia. Gus Dur tidak hanya
berbicara tentang teori politik atau mekanisme pemerintahan, tetapi juga menyinggung nilai-nilai
kemanusiaan, moralitas, pluralisme, serta dinamika sosial yang membentuk kehidupan berbangsa
dan bernegara. Oleh karena itu, analisis terhadap pemikirannya menuntut pendekatan kualitatif
interpretatif yang mendalam, di mana peneliti tidak sekadar membaca teks, pidato, atau tulisan
beliau secara literal, tetapi juga menafsirkan makna yang tersembunyi di balik kebijakan, tindakan,
serta konteks historis dan sosial di mana ide-idenya lahir. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
untuk menangkap kompleksitas nilai-nilai demokrasi, toleransi, pluralisme, dan keadilan sosial
yang menjadi inti pemikiran Gus Dur, sekaligus memahami bagaimana gagasan-gagasan tersebut
diterapkan dalam praktik kehidupan masyarakat dan institusi politik Indonesia. Metode
interpretatif ini juga membuka ruang untuk mengeksplorasi dimensi moral dan praksis dari setiap
gagasan Gus Dur, termasuk implikasi etis dan strategisnya dalam menghadapi tantangan sosial-
politik kontemporer, sehingga penelitian tidak hanya menghasilkan pemahaman teoretis, tetapi
juga wawasan aplikatif yang relevan bagi pengembangan demokrasi dan kehidupan plural di
Indonesia(Hidayatullah, 2020).

Demokratisasi Menurut Gus Dur

Gus Dur memahami demokrasi bukan sekadar sebagai mekanisme politik atau prosedur
formal, melainkan sebagai sistem nilai yang berakar pada penghormatan terhadap martabat
manusia, partisipasi aktif rakyat, dan tanggung jawab sosial yang berpihak pada keadilan,
kesetaraan, dan kesejahteraan seluruh warga negara. Bagi Gus Dur, keberhasilan demokrasi tidak
hanya diukur melalui keberlangsungan pemilu atau tata kelola pemerintahan, tetapi terutama
melalui sejauh mana kebijakan publik mampu memberikan perlindungan, kesejahteraan, dan
kesempatan yang adil bagi seluruh lapisan masyarakat, termasuk kelompok rentan, minoritas, dan
mereka yang sering terpinggirkan dalam sistem sosial-~politik. Demokrasi sejati, menurutnya,
adalah demokrasi yang menegakkan keadilan substantif, yang mengandung dimensi etis dan
spiritual, serta membimbing perilaku politik agar tetap berada dalam koridor moral, menjadikan
politik sebagai sarana pelayanan publik dan bukan alat dominasi atau kekuasaan semata. Dengan
pandangan tersebut, Gus Dur berusaha mengintegrasikan nilai-~nilai Islam yang humanis, seperti
keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial, dengan prinsip universal demokrasi,
menjadikannya sebagai sarana pembebasan sosial, penguatan kemanusiaan, dan pembangunan
masyarakat yang inklusif serta toleran. la menekankan bahwa demokrasi harus mampu
melahirkan warga negara yang tidak hanya kritis dan partisipatif, tetapi juga memiliki kesadaran
moral, mampu menghargai perbedaan, dan berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang
harmonis, beradab, dan berkeadilan bagi semua pihak tanpa diskriminasi (Isfihani, 2023).

Prinsip demokrasi menurut Gus Dur tidak hanya berhenti pada wacana teoritis, tetapi harus
diwujudkan melalui tindakan nyata yang konkret dan berdampak pada kehidupan sosial~politik
masyarakat. la menekankan pentingnya pluralisme politik, yaitu terciptanya ruang publik di mana
berbagai ide, kelompok, dan pandangan dapat hidup berdampingan secara harmonis tanpa saling

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 515



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

meniadakan, menekan, atau mendominasi, sechingga perbedaan menjadi sumber kekuatan dan
inovasi dalam kehidupan berbangsa. Gus Dur percaya bahwa kebebasan berpendapat merupakan
fondasi utama demokrasi, namun kebebasan itu harus dijalankan dengan penuh tanggung jawab,
kesadaran etis, dan penghormatan terhadap hak-hak orang lain, agar tidak merusak kohesi sosial
maupun menimbulkan konflik. Ia secara tegas menolak segala bentuk politisasi agama yang
berpotensi menciptakan dominasi kelompok tertentu, eksklusivisme sosial, atau fragmentasi
masyarakat, karena hal tersebut bertentangan dengan nilai-nilai keadilan, toleransi, dan
persaudaraan yang menjadi inti pemikiran pluralismenya. Dalam praktiknya, Gus Dur mendorong
keterbukaan politik dan kebebasan pers sebagai sarana kontrol sosial terhadap kekuasaan,
menekankan peran media, masyarakat sipil, dan lembaga independen dalam mengawasi jalannya
pemerintahan agar demokrasi tidak hanya formal, tetapi substansial. la menyadari bahwa
demokrasi tidak akan bertahan tanpa adanya masyarakat sipil yang kuat, kritis, partisipatif, dan
bebas dari tekanan struktural kekuasaan, serta tanpa adanya pendidikan politik dan budaya etika
yang menanamkan nilai-nilai toleransi, keadilan, dan solidaritas sosial dalam kehidupan
publik (Fikri, 2015)

Selain pluralisme politik, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) juga menyoroti pentingnya
hubungan sipil dan militer dalam sistem demokrasi Indonesia. Menurutnya, salah satu ciri
demokrasi substantif adalah ketika kekuasaan sipil memegang posisi yang lebih tinggi
dibandingkan militer. Pengalaman panjang keterlibatan militer dalam politik selama masa Orde
Baru menunjukkan bahwa demokrasi tidak akan berjalan apabila alat negara digunakan untuk
mempertahankan kekuasaan. Oleh karena itu, Gus Dur berupaya memperkuat supremasi sipil
dengan menegaskan fungsi profesionalisme militer sebagai penjaga pertahanan, bukan sebagai
aktor politik. Pandangan ini menempatkan Gus Dur sebagai pelopor reformasi sektor pertahanan
dan keamanan yang menjadi bagian integral dari konsolidasi demokrasi pasca~Orde
Baru(Djuyandi et al., 2025).

Salah satu elemen paling fundamental dan kuat dari demokrasi versi Abdurrahman Wahid
(Gus Dur) adalah etika politik, yang ia pandang sebagai landasan moral dan prinsip penuntun bagi
seluruh pelaku politik dalam menjalankan kekuasaan. la secara tegas menolak praktik politik
transaksional, koruptif, dan oportunistik yang hanya berorientasi pada kepentingan pribadi,
kelompok tertentu, atau elite dominan, karena praktik semacam itu akan merusak kepercayaan
publik, memperlebar ketimpangan sosial, dan menyingkirkan suara serta hak-hak rakyat yang
rentan. Bagi Gus Dur, politik tanpa moralitas akan menghasilkan pemerintahan yang timpang,
kebijakan yang tidak adil, dan masyarakat yang tercerai-berai akibat dominasi kepentingan sempit,
sehingga etika menjadi instrumen penting untuk menegakkan keadilan, kesejahteraan, dan
persatuan bangsa. Ia mengajak seluruh lapisan masyarakat, terutama elite politik, untuk
mengembalikan politik kepada tujuan hakikinya yakni kemaslahatan rakyat, penghormatan
terhadap nilai-nilai kemanusiaan, perlindungan hak asasi, dan pelayanan publik yang jujur serta
transparan. Demokrasi dalam kerangka ini tidak sekadar menjadi sistem pemerintahan formal
yang mengatur mekanisme politik, tetapi juga merupakan sistem moral yang menuntut tanggung
jawab sosial, integritas, dan kesadaran etis dari setiap pelaku politik, sehingga politik menjadi
sarana untuk memperkuat solidaritas sosial, mengurangi ketimpangan, dan membangun
masyarakat yang inklusif, plural, dan berkeadilan bagi seluruh warga negara (Khasanah, 2019).

Kebebasan Beragama dan Perlindungan Minoritas

Kebebasan beragama merupakan salah satu pilar utama dalam pemikiran Gus Dur tentang
demokrasi. la menegaskan bahwa agama adalah hak personal yang paling mendasar, dan negara
berkewajiban melindungi hak tersebut tanpa memandang besar atau kecilnya suatu kelompok
pemeluk agama. Dalam pandangannya, kebebasan beragama adalah bagian tak terpisahkan dari
hak asasi manusia, sehingga pelanggaran terhadap kebebasan beragama sama artinya dengan
pelanggaran terhadap kemanusiaan. Gus Dur menentang keras segala bentuk intoleransi dan
diskriminasi yang mengatasnamakan mayoritas. la menegaskan bahwa setiap warga negara
memiliki kedudukan yang sama di hadapan hukum, baik ia Muslim maupun non-Muslim,
mayoritas maupun minoritas. Oleh sebab itu, konsep demokrasi yang ia tawarkan selalu

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 516



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

menempatkan perlindungan terhadap minoritas sebagai ukuran keberhasilan moral sebuah
negara(Setiawan, 2017).

Kebebasan beragama menurut Gus Dur tidak sekadar berarti bebas menjalankan ibadah,
tetapi juga mencakup kebebasan berpikir, berekspresi, dan menafsirkan ajaran agama sesuai
nurani masing-masing. la memahami bahwa dalam masyarakat yang plural, perbedaan
pandangan keagamaan tidak dapat dihindari karena merupakan bagian dari realitas sosial dan
kekayaan budaya bangsa. Namun, perbedaan itu harus dipandang sebagai rahmat dan kekuatan
spiritual yang mendorong manusia untuk saling mengenal dan menghormati satu sama lain.
Pandangan inilah yang mendorong Gus Dur untuk selalu mengedepankan dialog lintas agama,
membangun komunikasi antarkelompok, serta menghapus sekat-sekat eksklusivisme yang sering
menjadi akar konflik sosial. Ia berpendapat bahwa negara tidak boleh memihak pada tafsir agama
tertentu karena hal itu akan merusak prinsip keadilan, kesetaraan, dan kemanusiaan universal.
Dengan demikian, pemisahan agama dari politik praktis bukan berarti menyingkirkan agama dari
kehidupan publik, melainkan menjaga kesucian nilai-nilai agama agar tidak disalahgunakan
sebagai alat kekuasaan (Ridwan, 2024).

Implementasi kebebasan beragama yang diperjuangkan oleh Gus Dur terbukti membawa
perubahan signifikan dalam tatanan sosial Indonesia dan memperkuat prinsip demokrasi berbasis
hak asasi manusia. Salah satu langkah monumental yang ia lakukan ketika menjabat sebagai
Presiden adalah pencabutan larangan terhadap ekspresi budaya dan keagamaan etnis Tionghoa,
termasuk kebebasan merayakan Imlek dan mengembangkan budaya tradisionalnya. Tindakan ini
bukan sekadar simbol toleransi, tetapi juga penegasan prinsip kesetaraan warga negara, bahwa
setiap individu memiliki hak yang sama untuk mengekspresikan identitas keagamaannya tanpa
diskriminasi. Selain itu, Gus Dur aktif mendorong lembaga-lembaga keagamaan untuk membuka
ruang dialog, kerja sama, dan kegiatan sosial lintas iman guna memperkuat integrasi dan kohesi
sosial. Ia menekankan bahwa keharmonisan antar agama tidak bisa dipaksakan oleh kebijakan
negara semata, melainkan harus dibangun melalui kesadaran, saling pengertian, dan penghargaan
antar warga. Dalam kerangka ini, pendidikan agama yang inklusif dan terbuka menjadi bagian
penting dari strategi Gus Dur untuk menanamkan nilai-nilai toleransi sejak dini, sekaligus
membekali generasi muda dengan pemahaman pluralisme dan kemampuan dialog antar agama.
Kebijakan, pendekatan, dan langkah-langkah tersebut menunjukkan bahwa perjuangan Gus Dur
dalam kebebasan beragama bukan hanya bersifat normatif, tetapi juga strategis dan implementatif,
menghasilkan dampak jangka panjang dalam memperkuat integrasi sosial, meminimalkan konflik
berbasis agama, serta menegakkan hak-hak minoritas di Indonesia(Maskur Musa et al., 2023)

Meskipun demikian, praktik kebebasan beragama di Indonesia masih menghadapi berbagai
tantangan serius yang bersifat struktural maupun kultural. Banyak regulasi daerah dan kebijakan
lokal yang bertentangan dengan semangat konstitusi dan prinsip hak asasi manusia, sehingga
sering kali melahirkan diskriminasi terhadap kelompok minoritas dan membatasi kebebasan
beragama secara nyata. Dalam pandangan Gus Dur, kondisi ini mencerminkan persoalan
kelembagaan dan budaya hukum yang belum sepenuhnya berorientasi pada keadilan universal, di
mana aparat negara, lembaga hukum, dan masyarakat belum sepenuhnya menginternalisasi nilai-~
nilai pluralisme dan toleransi. la menegaskan bahwa penegakan hukum harus dijalankan tanpa
diskriminasi, dan aparat negara perlu memiliki kesadaran pluralis, kepekaan terhadap perbedaan,
serta komitmen moral untuk menegakkan hukum secara adil dan proporsional. Menurut Gus Dur,
kebebasan beragama hanya dapat dijamin apabila seluruh sistem hukum dan institusi negara
bekerja berdasarkan prinsip-prinsip kemanusiaan yang menjunjung tinggi kesetaraan antar
warga, melindungi hak-hak minoritas, dan menegakkan keadilan sosial. Oleh karena itu, reformasi
birokrasi, pembaruan budaya hukum, serta pendidikan dan pelatihan bagi aparat dan masyarakat
menjadi prasyarat utama bagi keberlangsungan kebebasan beragama di Indonesia. Selain itu, Gus
Dur juga menekankan pentingnya penguatan dialog antar agama, keterlibatan masyarakat sipil,
dan advokasi berbasis nilai kemanusiaan sebagai strategi komplementer untuk memastikan
kebebasan beragama tidak hanya menjadi hak formal di atas kertas, tetapi juga diwujudkan dalam
praktik sosial-politik yang nyata dan berkelanjutan(Harisman et al., 2024)

Pendidikan, Pluralisme, dan Strategi Implementasi

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 517



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

Dalam pandangan Gus Dur, pendidikan merupakan sarana paling efektif untuk
membangun karakter bangsa yang demokratis dan berperikemanusiaan. la percaya bahwa akar
dari persoalan sosial, politik, dan keagamaan di Indonesia sering kali berawal dari rendahnya
kualitas pendidikan moral dan kurangnya pemahaman terhadap nilai-nilai pluralisme. Pendidikan
tidak boleh sekadar berfungsi sebagai tempat mentransfer ilmu pengetahuan, melainkan harus
menjadi proses pembentukan kesadaran kritis dan empati sosial. Menurut Gus Dur, pendidikan
yang baik adalah pendidikan yang memanusiakan manusia, menumbuhkan kepekaan terhadap
penderitaan orang lain, dan menanamkan semangat kebersamaan dalam keberagaman. Ia
berulang kali menegaskan bahwa demokrasi tidak akan tumbuh di tanah yang gersang nilai-nilai
kemanusiaan. Oleh karena itu, pendidikan harus diarahkan untuk menumbuhkan sikap terbuka
terhadap perbedaan dan melatih generasi muda agar mampu berpikir secara rasional tanpa
kehilangan spiritualitasnya(Dwi Kurniawan, 2021).

Gus Dur menilai bahwa sistem pendidikan di Indonesia perlu direformasi secara
menyeluruh agar tidak hanya menekankan aspek kognitif semata, tetapi juga aspek afektif, sosial,
dan moral, sehingga mampu membentuk manusia yang utuh dan berkarakter. la menolak pola
pendidikan yang bersifat dogmatis, indoktrinatif, dan cenderung menutup ruang bagi kebebasan
berpikir, kreativitas, serta refleksi kritis, karena hal itu dapat membatasi kemampuan peserta didik
untuk memahami kompleksitas kehidupan sosial dan keberagaman budaya di sekitarnya. Menurut
Gus Dur, sekolah, pesantren, dan lembaga pendidikan lainnya harus berfungsi sebagai
laboratorium sosial di mana nilai-nilai pluralisme, demokrasi, dan toleransi ditanamkan melalui
pengalaman nyata dan interaksi sosial, sehingga peserta didik tidak hanya memahami ajaran
agamanya sendiri, tetapi juga mampu menghargai, memahami, dan bekerja sama dengan penganut
agama lain. Ia menekankan agar pendidikan mampu membentuk warga negara yang memiliki
kesadaran multikultural, berpikir kritis, dan berperilaku etis dalam masyarakat yang beragam,
serta mampu berinteraksi secara damai dan konstruktif. Lebih jauh, Gus Dur menekankan
pentingnya kurikulum yang menanamkan nilai-nilai kemanusiaan universal seperti keadilan,
kasih sayang, solidaritas, tanggung jawab sosial, dan toleransi lintas iman, sehingga pendidikan
tidak hanya mencetak individu yang pintar secara akademis, tetapi juga matang secara moral dan
spiritual. Dengan menempatkan pendidikan sebagai fondasi moral bangsa, Gus Dur berharap
proses pembelajaran mampu membentuk masyarakat yang matang secara spiritual sekaligus
rasional dalam kehidupan politik dan sosialnya, memperkuat kohesi sosial, dan menjadi agen
perubahan yang aktif dalam memajukan nilai-nilai pluralisme dan demokrasi di Indonesia (Anam,
2019).

Peran pesantren bagi Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sangat penting dalam menanamkan
nilai-~nilai pluralisme, moderasi beragama, dan demokrasi, sekaligus menjadi fondasi pembentukan
masyarakat yang toleran dan beradab. Ia memandang pesantren tidak hanya sebagai lembaga
pendidikan keagamaan yang berorientasi pada pengajaran fikih, akidah, dan ibadah semata, tetapi
juga sebagai pusat pengembangan peradaban Islam yang inklusif, kritis, dan terbuka terhadap
dinamika zaman serta tantangan sosial~politik kontemporer. Gus Dur menilai bahwa pesantren
memiliki kekuatan kultural yang signifikan untuk membangun masyarakat yang moderat, sebab
tradisi pesantren secara turun-temurun menekankan nilai-nilai tawassuth (moderat), tasamuh
(toleran), dan tawazun (seimbang), yang menjadi inti dari ajaran Islam rahmatan lil ‘alamin.
Melalui pesantren, konsep pribumisasi Islam yang digagas Gus Dur dapat diaktualisasikan secara
nyata dalam konteks sosial Indonesia, menjadikan ajaran Islam berpijak pada budaya lokal tanpa
kehilangan nilai-nilai universalnya, serta mendorong generasi muda untuk memahami ajaran
agama secara kontekstual, humanis, dan progresif. Selain itu, pesantren juga berperan sebagai
ruang rekonsiliasi antara tradisi dan modernitas, tempat di mana pendidikan keagamaan bersinergi
dengan pembelajaran nilai-nilai kebangsaan, demokrasi, hak asasi manusia, dan keterbukaan
terhadap keberagaman. Dengan demikian, pesantren menurut Gus Dur tidak hanya mencetak
ulama yang berilmu, tetapi juga warga yang mampu menjadi agen pluralisme, mediator sosial, dan
pelopor penguatan identitas bangsa yang inklusif, menjadikan lembaga ini sebagai wahana
strategis untuk menanamkan semangat kemanusiaan, solidaritas sosial, dan tanggung jawab
kolektif dalam kehidupan berbangsa dan bernegara (Kamila Zahrotinnisa et al., 2025)

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 518



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

Selain memperkuat lembaga pendidikan, Gus Dur menekankan pentingnya sinergi
berkelanjutan antara pemerintah, lembaga keagamaan, dan masyarakat sipil dalam mewujudkan
pendidikan pluralis yang berkeadilan sosial. Ia memandang bahwa pendidikan yang menanamkan
nilai-nilai toleransi tidak akan efektif tanpa adanya kebijakan publik yang berpihak pada
kesetaraan dan kemanusiaan universal. Bagi Gus Dur, negara memiliki tanggung jawab moral
untuk memastikan sistem pendidikan yang terbuka, bebas dari intervensi politik identitas, serta
menjamin hak pendidikan yang setara bagi seluruh warga tanpa diskriminasi agama atau etnis. la
menegaskan perlunya reformasi kelembagaan di sektor pendidikan agar kebebasan akademik dan
kebebasan berpikir dapat tumbuh secara sehat, sehingga lembaga pendidikan menjadi ruang
pembentukan karakter warga negara yang inklusif dan demokratis. Pendidikan, menurutnya, tidak
cukup dipahami sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai instrumen transformasi
sosial yang membangun solidaritas kebangsaan dan memperkuat integrasi nasional. Karena itu,
Gus Dur menilai penting adanya peningkatan kapasitas aparatur negara dan pendidik agar
memiliki wawasan pluralis serta mampu menerapkan prinsip keadilan sosial dalam kebijakan
publik. Pendidikan pluralis dalam pandangan Gus Dur bukan hanya proyek moral, melainkan
strategi kebijakan yang konkret untuk memperkuat kehidupan berbangsa yang damai, adil, dan
saling menghormati di tengah keragaman masyarakat Indonesia(Khoiruddin et al., 2024).

Pendidikan pluralis yang digagas oleh Gus Dur merupakan bagian penting dari strategi
ideologis dan kultural untuk menahan laju radikalisme dan intoleransi yang semakin menguat di
era modern. la menyadari bahwa arus globalisasi dan kemajuan teknologi informasi tidak hanya
membawa manfaat, tetapi juga menciptakan ruang baru bagi penyebaran ideologi ekstrem yang
dapat mengancam keutuhan bangsa. Dalam konteks ini, pendidikan harus berfungsi sebagai
benteng moral dan intelektual yang memperkuat daya tahan masyarakat terhadap infiltrasi nilai-
nilai kekerasan dan eksklusivisme agama. Melalui gagasan pendidikan multikultural, Gus Dur
menempatkan pendidikan sebagai arena pembentukan kesadaran sosial yang kritis dan empatik
terhadap perbedaan. Ia menekankan bahwa nilai-nilai agama perlu diajarkan secara humanis dan
kontekstual agar tidak melahirkan sikap fanatik yang menutup diri terhadap keragaman.
Pendidikan, menurut Gus Dur, harus mampu menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, dialogis,
dan terbuka, sehingga peserta didik tidak hanya memahami agamanya secara tekstual, tetapi juga
mampu menerjemahkannya dalam tindakan sosial yang damai dan inklusif. Dengan demikian,
pendidikan menjadi sarana strategis dalam membangun peradaban bangsa yang beradab, moderat,
dan berkeadilan, sekaligus menjadi benteng utama melawan radikalisme yang berpotensi memecah
belah kehidupan berbangsa(M Syaifudin, 2025).

Media, Gerakan Sosial, dan Dinamika Publik

Di era digital dan keterbukaan informasi saat ini, media memiliki peran strategis dalam
menghidupkan kembali nilai-nilai pluralisme dan demokrasi yang diwariskan oleh Abdurrahman
Wahid (Gus Dur). la memahami bahwa media tidak hanya berfungsi sebagai alat penyebaran
informasi, tetapi juga sebagai arena pembentukan opini publik, karakter moral bangsa, dan ruang
pendidikan sosial yang sangat luas. Dalam konteks ini, Gus Dur menekankan pentingnya etika
komunikasi publik yang dilandasi oleh kejujuran, kasih sayang, serta tanggung jawab moral
terhadap sesama. la mengingatkan bahwa media harus berfungsi sebagai jembatan antarwarga
dan alat pemersatu bangsa, bukan sarana yang memperuncing perbedaan atau menyebarkan
kebencian. Akan tetapi, fenomena media sosial dewasa ini sering kali menunjukkan kecenderungan
sebaliknya: munculnya ujaran kebencian, polarisasi identitas, dan disinformasi yang berpotensi
merusak kohesi sosial. Oleh karena itu, semangat toleransi, humanisme, dan humor khas Gus Dur
perlu dihidupkan kembali di ruang publik digital sebagai upaya kultural untuk melawan
radikalisme dan intoleransi berbasis dunia maya.(Romario, 2024).

Gerakan sosial yang mengusung nilai-nilai Gus Dur telah berkembang luas di masyarakat
dan menjadi bentuk konkret dari keberlanjutan pemikirannya, mencerminkan bahwa warisan
intelektualnya mampu diterjemahkan ke dalam aksi nyata yang berkelanjutan. Komunitas lintas
agama, organisasi pemuda, lembaga pendidikan, serta jaringan aktivis sosial semakin banyak
terinspirasi oleh pendekatan humanis, inklusif, dan pluralistik yang diajarkan Gus Dur,
menjadikan nilai-nilainya bukan sekadar teori tetapi panduan praktis dalam kehidupan sosial.

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 519



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

Mereka tidak hanya mengadakan kegiatan dialog lintas iman untuk membangun pemahaman dan
toleransi, tetapi juga melakukan advokasi terhadap isu-isu kemanusiaan yang mendesak, seperti
kemiskinan, ketimpangan sosial, diskriminasi, perlindungan hak asasi manusia, serta Kkrisis
lingkungan dan ketidakadilan struktural. Gerakan sosial ini membuktikan bahwa pemikiran Gus
Dur tidak berhenti pada level ide, melainkan menjadi gerakan yang hidup, membumi, dan memiliki
dampak nyata dalam memperkuat kohesi sosial serta membangun masyarakat yang lebih inklusif.
Dalam konteks ini, nilai-nilai Gus Dur tentang kemanusiaan, pluralisme, dan solidaritas sosial
menjadi panduan moral yang kokoh bagi perjuangan masyarakat sipil dalam menjaga demokrasi
yang sehat, berkeadilan, dan responsif terhadap tantangan kontemporer, sekaligus menegaskan
relevansi pemikirannya bagi pembentukan budaya politik yang humanis dan berorientasi pada
kesejahteraan bersama(Rohman & Munir, 2018).

Gus Dur menegaskan bahwa kebebasan berekspresi dan kebebasan pers merupakan
fondasi utama bagi tegaknya sistem demokrasi yang sehat. Ia melihat kebebasan pers bukan hanya
sebagai hak sipil, tetapi juga sebagai mekanisme pengawasan moral terhadap kekuasaan negara
dan alat pendidikan politik bagi masyarakat. Dalam kerangka pemikiran Gus Dur, media memiliki
tanggung jawab sosial untuk memastikan keterbukaan informasi berjalan seiring dengan nilai
kejujuran, keadilan, dan penghormatan terhadap martabat manusia. la menolak praktik jurnalisme
yang dimanipulasi untuk kepentingan politik atau ekonomi sempit karena hal itu dapat mencederai
kepercayaan publik dan melemahkan fungsi demokrasi. Gagasan ini sejalan dengan pandangan
kontemporer dalam studi komunikasi politik bahwa kebebasan pers dan demokrasi adalah dua
entitas yang saling menopang tanpa kebebasan pers, demokrasi akan kehilangan ruh
partisipasinya, sedangkan tanpa etika dan tanggung jawab sosial, kebebasan pers dapat berubah
menjadi anarki informasi. Oleh karena itu, Gus Dur menuntut agar insan media dan jurnalis
menjunjung tinggi etika profesi, menjadikan media sebagai pelayan publik yang berpihak pada
kebenaran, serta memperjuangkan keadilan sosial dan kemanusiaan universal. Media yang bebas,
etis, dan berorientasi pada kepentingan rakyat akan menjadi kekuatan moral yang menjaga
keseimbangan antara negara, masyarakat, dan individu dalam sistem demokrasi yang
dinamis(Ikhwan Nasution & Icol Dianto, 2023).

Dalam kerangka kebijakan publik, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menekankan
pentingnya peran negara dalam menciptakan ruang publik yang sehat sebagai sarana tumbuhnya
dialog sosial dan demokrasi yang substantif. [a menolak pendekatan represif yang mengekang
kebebasan berpendapat, karena hal itu akan menghambat perkembangan kesadaran kritis
masyarakat. Namun di sisi lain, Gus Dur juga menentang konsep kebebasan absolut yang tanpa
kendali moral, sebab hal tersebut berpotensi menimbulkan kekacauan sosial dan menurunkan
kualitas etika publik. Bagi Gus Dur, keseimbangan antara kebebasan dan tanggung jawab menjadi
kunci bagi keberlangsungan demokrasi yang berkeadaban. Pemerintah, dalam pandangannya,
harus berperan aktif membangun kebijakan publik yang inklusif, transparan, dan berorientasi
pada nilai-nilai kemanusiaan universal. Ia menegaskan bahwa formulasi kebijakan yang baik
harus melibatkan partisipasi publik, agar suara masyarakat dapat terintegrasi dalam proses
pengambilan keputusan negara. Gus Dur melihat sinergi antara pemerintah, media, lembaga
pendidikan, dan organisasi masyarakat sipil sebagai fondasi utama dalam menciptakan ekosistem
sosial yang tfoleran, damai, dan demokratis. Dengan demikian, kebijakan publik tidak hanya
berfungsi sebagai alat administrasi negara, tetapi juga sebagai instrumen moral untuk memperkuat
persaudaraan kebangsaan dan menegakkan keadilan sosial dalam masyarakat majemuk(M
Syaifudin, 2025).

Warisan pemikiran Gus Dur tentang demokrasi dan pluralisme tetap sangat relevan bagi
Indonesia, terutama dalam menghadapi polarisasi sosial, konflik identitas, dan tantangan global
terhadap demokrasi. Menurut filosofi pluralisme Gus Dur, demokrasi sejati tidak hanya tergantung
pada mekanisme politik formal, tetapi harus didasari penghormatan mendalam terhadap
keberagaman agama, budaya, dan identitas sosial, serta penguatan solidaritas dan keadilan sosial
yang inklusif. Pluralisme bagi Gus Dur adalah praktik aktif yang merayakan perbedaan,
mendorong dialog, dan menjadikan keragaman sebagai kekuatan integratif bangsa, bukan sekadar
toleransi pasif. la menekankan pentingnya pendidikan, media, kebijakan publik, dan gerakan sosial
yang menanamkan nilai kemanusiaan universal agar demokrasi Indonesia berakar pada budaya

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 520



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

lokal, berlandaskan gotong royong, menghormati hak asasi manusia, dan mewujudkan keadilan
sosial bagi seluruh rakyat. Pemikiran ini tidak hanya menjadi panduan normatif, tetapi juga strategi
praktis untuk menjaga kohesi sosial, membangun inklusifitas, dan menghadirkan demokrasi yang
hidup dalam praktik sehari-hari, sekaligus menjadi penangkal terhadap ekstremisme, diskriminasi,
dan tantangan modernisasi maupun globalisasi yang mengancam persatuan bangsa.(Safitri, 2024)

KESIMPULAN DAN SARAN

Pemikiran politik Abdurrahman Wahid (Gus Dur) memberikan kontribusi fundamental
bagi penguatan demokrasi dan kebebasan beragama di Indonesia dengan menempatkan keduanya
sebagai nilai moral dan spiritual yang berakar pada kemanusiaan, keadilan, dan kesetaraan. Bagi
Gus Dur, demokrasi tidak sekadar sistem politik formal, melainkan sarana untuk menegakkan
kemaslahatan publik, menjaga martabat manusia, serta menjamin perlindungan terhadap
kelompok minoritas tanpa diskriminasi. Ia menolak politisasi agama dan menegaskan pentingnya
negara dalam menjamin hak beragama yang bebas dan bermartabat bagi seluruh warga. Di sisi
lain, pendidikan menjadi strategi kultural dalam membangun masyarakat plural yang beradab
melalui penanaman nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan moderasi beragama. Warisan pemikiran
Gus Dur yang menekankan pluralisme aktif, etika politik, dan tanggung jawab sosial tetap relevan
hingga kini sebagai panduan moral dalam membangun tatanan sosial dan politik yang demokratis,
inklusif, serta menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan spiritualitas dalam kehidupan berbangsa.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas kajian mengenai implementasi
pemikiran Gus Dur dalam kebijakan publik, pendidikan, dan media sosial sebagai sarana
penguatan nilai-nilai demokrasi dan pluralisme di era modern. Pemerintah dan lembaga
pendidikan juga perlu menjadikan gagasan Gus Dur sebagai dasar dalam merancang kurikulum
pendidikan karakter berbasis toleransi dan kemanusiaan universal, sehingga generasi muda dapat
menginternalisasi semangat kebangsaan yang berkeadaban dan mampu menjaga harmoni sosial di
tengah keberagaman Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA
Anam, A. M. (2019). Konsep Pendidikan Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Cendekia:
Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 17(1), 81-97.

https://doi.org/10.21154/cendekia.v17i1.1442

Djuyandi, Y., Sudirman, A., & Suryana, N. (2025). Analisis Hubungan Sipil-Militer di Indonesia
Pasca  Reformasi 1998.  Journal of  Political  Issues, (1), 46-56.
https://doi.org/10.33019/jpi.v7il.337

Dwi Kurniawan, A. M. (2021). Konsep Pendidikan Pluralis-Humanis Dalam Bingkai Pemikiran Gus
Dur. Tarbawiyah : Jurnal llmiah Pendidikan, 5(1), 235-248.
https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v5i1.2894

Fikri, A. (2015). Eksperimentasi membangun demokrasi inklusif: akseptabilitas Gus Dur. UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Harisman, Nurrohim, Setyorini, F. S., Maulana, A. M. R., Sufratman, Aliah, A., Febrianto, §.,
Munfarida, E., & Folandra, D. (2024). Advokasi Gusdur Terkait Agama Minoritas (Perspektif
Multikulturalisme). SUARGA: Studi Keberagamaan Dan Keberagaman, 4(1), 51-67.

Hidayatullah, M. F. (2020). Actualization of KH. Abdurrahman Wahid’s (Gus Dur) Thought: Socio-~
Religious and Economic Education Perspective. 7adib : Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 1-13.

Ikhwan Nasution, & Icol Dianto. (2023). Demokrasi dan Kebebasan Pers: Negara, Demokrasi, dan
Kebebasan Pers Sebagai Pilar Demokrasi. /TTISHOL: Jurnal Komunikasi Dan Dakwah, 1(1),
90-107.

Isfihani. (2023). Moderatisme Pemikiran Abdurrahman Wahid. Sanaamul Quran:@ Jurnal
Wawasan Keislaman, 4(2), 89—104. https://doi.org/10.62096/sq.v412.59

Kamila Zahrotinnisa, Adrianus Fani, & Subaidi. (2025). Abdurrahman Wahid (Gus Dur) Dan
Moderasi Beragama: Tradisi Dan Modernitas Dalam Masyarakat Indonesia. Jurnal Studi
Pesantren, 5(2), 20-31. https://doi.org/10.35897/studipesantren.v5i2.1677

Khasanah, F. (2019). Revitalisasi Spirit Pemikiran Etika Gus Dur. Analisis: Jurnal Studi Keislaman,
19(1), 27-54. https://doi.org/10.24042/ajsk.v19i1.3062

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 521



Author et al. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i6.1838

Khoiruddin, A., Khalilurrahman, & Prasetiya, B. (2024). Pendidikan Pluralisme Dalam Perspektif
Gus Dur Dan Syafi’l Ma’Arif. IMTIYAZ: Jurnal [Imu Keislaman, 8(1), 164-178.
https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v8i1.1069

LukLuk Nur Mufidah. (2015). Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan Karakter Dan Kearifan
Lokal. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 15(1).
http://jurnal.stainponorogo.ac.id/index.php/tahrir/article/view/ 172

M Syaifudin, I. S. (2025). Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Multikulturalisme Dalam
Pendidikan Agama Islam. Pendas: Jurnal [Imiah Fendidikan Dasar, 10(2), 165-177.
https://doi.org/doi.org/10.31330/repo.v4il.52

Maskur Musa, M., Minanur Rahman, M., & Fauzi, R. (2023). Reflection of Gus Dur Thoughts and
Movements in The View of Cirebon Figures. Al Qalam, 40(2), 130-144.
https://doi.org/10.32678/alqalam.v40i2.7064

Miskan, M. P. L. (2018). Pemikiran Multikulturalisme K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dan
Implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam di Indonesia. Jurnal Studi Pendidikan Islam,
Vol. VI No.

Nurhidayah, Putra, A., Putra, D. P., Fadhliah, M., & Rosyada, Y. A. (2022). Moderasi Beragama
Perspektif Pluralisme Abdurahman Wahid (Gus Dur). Penelitian limu Ushuluddin, 2(2),
360-369. https://doi.org/10.15575/jpiu.v2i2.15577

Rahman, R. A., Azkiya, D., & Nisak, S. K. (2025). Melacak Pikiran Politik Gusdur Dalam Koran Petisi
Tahun 1998-1999. Multidisipliner Knowledge, 3(1), 70-85.

Ridwan, Z. (2024). Gus Dur’s Understanding of Humanity and Pluralism in Defending the
Indonesian Chinese Community. Jurnal Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan Dan
Kemasyarakatan, 8(1), 83-98. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v8i1.8520

Rohimat, R., & Hakim, A. (2020). Teologi Pembebasan Dan Demokrasi Menurut Gus Dur. jagfi:
Jurnal Aqidah Dan Filsatat Islam, 4(1), 105-134.
https://doi.org/10.15575/jaqfi.v4i1.9354

Rohman, F., & Munir, A. (2018). Membangun Kerukunan Umat Beragama dengan Nilai-Nilai
Pluralisme Gus Dur. An-Nuha, 5(2), 155-172.

Romario. (2024). (@ NUgarislucu: Menghidupkan Kembali Toleransi Beragama K.H.
Abdurrahman Wahid (Gus Dur) di Media Sosial. NAHNU : Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies, 2(1), 233—245.

Safitri, N. N. (2024). Gus Dur’s Philosophical Approach to Pluralism: Insights for Social Harmony
in Indonesia. Islamic Thought Review, 2(2), 129-139.
https://doi.org/ 10.30983/itr.v2i2.8790

Setiawan, E. (2017). Konsep Teologi Pluralisme Gus Dur Dalam Meretas Keberagaman Di
Indonesia. Asketik, 1(1), 57-68. https://doi.org/10.30762/ask.v1il.411

Suhairi, B., Salim, A., & Ridwan, M. (2022). Pluralisme dalam Perspektif Pemikiran Gus Dur . Jurnal
Indragiri Penelitian Multidisiplin, 2(3), 155-163.
https://doi.org/ 10.58707/jipm.v2i3.242

Wijaya, M. R. (2022). Dakwah Pluralisme K.H Abdurrahman Wahid (Gus Dur) di Indonesia : Suatu
Konsep Pandangan. Journal of Community Development , 1(1), 34-41.
https://doi.org/10.24042/ajsk.v13i12.708.

Article title. Pemikiran Politik Gus Dur terhadap Demokratisasi dan Kebebasan Beragama di Indonesia | 522



