
 

 |   295 

 

 

 

 

Menyatukan Perbedaan: Peran Dialog Antarbudaya dalam Memperkuat 
Identitas Kolektif di Era Globalisasi 

 Sugi Asadi11*, Inayah2  
1Program Studi Desain Komunikasi Visual, Seni dan Desain, Unifersitas Bumigora, Mataram  

2Program Studi Bahasa Inggeris, Fakultas Keguruan Ilmu Pendidikan, Undikma, Mataram 
1*sugimani@gmail.com, 2*inayah12@gmail.com 

 
 

 Abstrak : Globalisasi telah mendorong semakin intensnya 
interaksi antarbudaya, yang sekaligus menghadirkan 
tantangan baru dalam mempertahankan identitas kolektif 
suatu komunitas. Di tengah arus global yang serba cepat, 
perbedaan budaya dapat menimbulkan gesekan, 
kesalahpahaman, dan potensi fragmentasi sosial. Artikel ini 
membahas pentingnya dialog antarbudaya sebagai strategi 
untuk menyatukan perbedaan dan memperkuat identitas 
kolektif. Dialog antarbudaya tidak hanya berfungsi sebagai 
sarana komunikasi lintas kelompok, tetapi juga sebagai 
medium untuk saling memahami nilai, norma, dan praktik 
budaya yang berbeda. Melalui studi literatur dan analisis 
kasus, penelitian ini menunjukkan bahwa dialog yang 
efektif dapat menumbuhkan empati, membangun rasa 
saling menghargai, dan memperkuat solidaritas sosial. Hasil 
penelitian menegaskan bahwa identitas kolektif bukanlah 
suatu konstruksi statis, melainkan terbentuk melalui proses 
interaksi yang inklusif dan reflektif. Dengan demikian, 
dialog antarbudaya menjadi instrumen penting dalam 
menciptakan masyarakat yang harmonis dan resilient di era 
globalisasi. 
 
Kata Kunci: antarbudaya, identitas, globalisasi, budaya, 
interaksi 

 

 

e-ISSN: 2964-0962 

SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik dan Hukum 

https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat 

Vol. 3, No. 6, Desember 2024 

Page: XX-XX 

 

Available at:  

https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat/

article/view/1630 

 

DOI: 

https://doi.org/10.55681/seikat.v3i6.1630 

 

Article History: 

Received: 02-11-2024 

Revised: 28-11-2024 

Accepted: 05-12-2024 

 

 

 

 

PENDAHULUAN  
Globalisasi merupakan fenomena yang telah membentuk ulang interaksi sosial, politik, 

dan ekonomi di seluruh dunia. Era ini ditandai dengan keterhubungan yang semakin intens 

antara masyarakat, negara, dan budaya yang berbeda, di mana arus informasi, barang, jasa, dan 

bahkan ideologi dapat melintasi batas-batas geografis dalam hitungan detik. Fenomena tersebut, 

meskipun membawa peluang besar, juga menghadirkan tantangan kompleks terutama dalam 

ranah sosial dan budaya. Di satu sisi, globalisasi memungkinkan pertukaran pengetahuan, 

teknologi, dan praktik budaya yang memperkaya masyarakat; di sisi lain, arus global ini dapat 

menimbulkan tekanan terhadap identitas lokal, fragmentasi sosial, dan konflik antarbudaya. 

Dalam konteks ini, perbedaan budaya yang meliputi bahasa, norma, nilai, dan praktik social 

bukan lagi sekadar unsur estetis atau simbolik, tetapi menjadi faktor penting yang dapat 

mempengaruhi kohesi sosial dan stabilitas komunitas. 

mailto:1*sugimani@gmail.com
mailto:inayah12@gmail.com
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/seikat


 

 

 

 

 

Author et al. 10.55681/seikat.v3i6.1630 

 

 

Menyatukan Perbedaan: Peran Dialog Antarbudaya dalam Memperkuat Identitas Kolektif di Era Globalisasi |   296 

 

 

 

Perbedaan budaya dalam masyarakat modern tidak selalu mudah diterima atau dikelola. 

Banyak kasus menunjukkan bahwa ketidaktahuan atau prasangka terhadap budaya lain dapat 

menimbulkan ketegangan, diskriminasi, dan bahkan konflik terbuka. Hal ini terjadi baik dalam 

skala lokal maupun global, mulai dari perbedaan etnis dan agama di satu negara hingga 

ketegangan antarnegara yang dipengaruhi oleh identitas dan nilai-nilai budaya masing-masing. 

Fenomena ini menegaskan bahwa dalam masyarakat global, identitas kolektif yaitu kesadaran 

akan keterikatan bersama dalam kelompok sosial tertentu tidak lagi dapat diasumsikan sebagai 

sesuatu yang statis atau homogen. Identitas kolektif justru menjadi sebuah konstruksi dinamis 

yang dibentuk melalui interaksi sosial, negosiasi nilai, dan proses adaptasi terhadap perbedaan 

yang ada. 

Dalam menghadapi tantangan tersebut, dialog antarbudaya muncul sebagai salah satu 

strategi penting untuk membangun pemahaman lintas kelompok. Dialog antarbudaya bukan 

sekadar pertukaran informasi atau komunikasi formal antar individu dari latar belakang budaya 

berbeda. Lebih dari itu, dialog ini mencakup proses saling mendengarkan, menghargai 

perbedaan, dan memahami konteks nilai yang mendasari perilaku serta praktik budaya tertentu. 

Dialog semacam ini menjadi medium penting untuk menumbuhkan empati, mengurangi 

prasangka, dan memperkuat solidaritas sosial. Ketika dilakukan dengan kesadaran kritis dan 

inklusif, dialog antarbudaya dapat menjadi sarana untuk menyatukan perbedaan tanpa 

menghilangkan identitas unik setiap kelompok, sehingga tercipta identitas kolektif yang kokoh 

namun tetap menghargai keragaman internal. 

Peran dialog antarbudaya dalam memperkuat identitas kolektif sangat relevan di era 

globalisasi. Globalisasi telah menciptakan masyarakat yang “terhubung secara global, namun 

terfragmentasi secara lokal,” di mana interaksi lintas budaya menjadi lebih sering tetapi juga 

lebih kompleks. Dalam konteks ini, identitas kolektif tidak lagi dapat hanya bergantung pada 

sejarah, tradisi, atau simbol budaya yang statis. Sebaliknya, identitas kolektif harus dipahami 

sebagai hasil dari interaksi terus-menerus antara kelompok-kelompok yang berbeda, melalui 

mekanisme dialog, kompromi, dan adaptasi terhadap nilai-nilai baru. Hal ini menekankan bahwa 

dialog antarbudaya bukan sekadar sarana komunikasi, tetapi juga instrumen strategis untuk 

membangun kohesi sosial yang resilient di tengah arus globalisasi yang terus berubah. 

Beberapa studi menunjukkan bahwa dialog antarbudaya yang efektif dapat menghasilkan 

sejumlah manfaat sosial yang signifikan. Pertama, dialog memperkuat empati dan saling 

pengertian antar kelompok. Ketika individu atau kelompok memperoleh pemahaman mendalam 

tentang nilai, norma, dan praktik budaya lain, mereka cenderung lebih mampu menerima 

perbedaan tanpa prasangka. Kedua, dialog membantu mengurangi potensi konflik. Dengan 

menyediakan ruang untuk bertukar perspektif dan mengklarifikasi kesalahpahaman, dialog 

antarbudaya dapat menjadi mekanisme preventif terhadap gesekan sosial yang mungkin muncul 

akibat ketidaktahuan atau stereotip negatif. Ketiga, dialog berkontribusi pada pembentukan 

identitas kolektif yang inklusif. Identitas kolektif yang terbuka terhadap perbedaan tidak hanya 

memperkuat rasa memiliki di antara anggota kelompok, tetapi juga meningkatkan kapasitas 

kelompok untuk beradaptasi dengan perubahan lingkungan sosial dan global yang cepat. 

Keempat, dialog antarbudaya juga berperan dalam membangun kapasitas masyarakat untuk 

berpartisipasi dalam masyarakat global secara konstruktif, dengan tetap menjaga nilai-nilai lokal 

dan budaya asli. 

Selain manfaat sosial, dialog antarbudaya juga memiliki implikasi praktis dalam 

kehidupan sehari-hari. Dalam dunia pendidikan, misalnya, kurikulum yang mengedepankan 

interaksi antarbudaya dapat menanamkan nilai toleransi, keterbukaan, dan keterampilan 

komunikasi lintas budaya sejak dini. Di ranah pemerintahan dan kebijakan publik, dialog 



 

 

 

 

 

Author et al. 10.55681/seikat.v3i6.1630 

 

 

Menyatukan Perbedaan: Peran Dialog Antarbudaya dalam Memperkuat Identitas Kolektif di Era Globalisasi |   297 

 

 

 

antarbudaya dapat menjadi instrumen untuk merancang kebijakan inklusif yang menghormati 

hak dan aspirasi berbagai kelompok masyarakat. Sementara di sektor ekonomi dan bisnis, dialog 

antarbudaya mendukung kolaborasi lintas negara, pengembangan produk yang sensitif terhadap 

kebutuhan budaya, dan strategi pemasaran yang lebih adaptif. Semua ini menunjukkan bahwa 

dialog antarbudaya tidak hanya relevan secara teoritis, tetapi juga praktis dan strategis untuk 

membangun masyarakat yang harmonis, adil, dan berkelanjutan. 

Namun, pelaksanaan dialog antarbudaya tidak lepas dari tantangan. Salah satu hambatan 

utama adalah resistensi terhadap perubahan identitas. Beberapa kelompok mungkin menolak 

interaksi yang terlalu intens dengan budaya lain karena khawatir akan kehilangan identitasnya. 

Selain itu, adanya ketimpangan kekuasaan antara kelompok budaya tertentu juga dapat 

memengaruhi efektivitas dialog, di mana kelompok dominan mungkin menekan atau 

mengabaikan aspirasi kelompok minoritas. Kendala lain termasuk prasangka yang telah 

mengakar, stereotip negatif, dan kurangnya kapasitas komunikasi lintas budaya. Oleh karena itu, 

dialog antarbudaya harus dilakukan secara sadar, berkelanjutan, dan dengan dukungan 

mekanisme yang memungkinkan partisipasi semua pihak secara setara. Proses ini tidak dapat 

dipaksakan; ia membutuhkan waktu, kesabaran, dan komitmen dari semua pihak untuk 

menghargai perbedaan sekaligus mencari titik temu yang memungkinkan identitas kolektif 

berkembang secara harmonis. 

Dalam perspektif teoretis, dialog antarbudaya dapat dianalisis melalui kerangka sosiologi 

interaksionis dan teori identitas sosial. Pendekatan interaksionis menekankan bahwa identitas 

terbentuk melalui interaksi sosial yang terus-menerus, sehingga dialog antarbudaya menjadi 

arena penting di mana identitas kolektif direproduksi dan dinegosiasikan. Sementara teori 

identitas sosial menekankan pentingnya kategori kelompok dan persepsi “kita” versus “mereka” 

dalam membentuk perilaku sosial. Melalui dialog yang konstruktif, batas-batas ini dapat 

diredefinisi, mengubah hubungan antar kelompok dari potensi konflik menjadi peluang 

kolaborasi dan kohesi. Perspektif ini membantu memahami bahwa identitas kolektif bukanlah 

sesuatu yang tetap, melainkan sebuah proses dinamis yang selalu berkembang sesuai interaksi 

sosial dan konteks budaya yang ada. 

Fenomena globalisasi modern memperkuat urgensi dialog antarbudaya. Arus migrasi, 

perdagangan internasional, media digital, dan interaksi virtual telah mengubah cara manusia 

berinteraksi, mempertemukan individu dan kelompok dari berbagai latar belakang budaya dalam 

berbagai konteks. Dalam situasi seperti ini, ketidakmampuan untuk berkomunikasi secara efektif 

lintas budaya dapat menyebabkan ketegangan, kesalahpahaman, dan bahkan konflik yang 

merugikan semua pihak. Sebaliknya, kemampuan untuk membangun dialog antarbudaya yang 

efektif membuka peluang untuk inovasi sosial, pemecahan masalah secara kolektif, dan 

pembangunan identitas kolektif yang inklusif dan adaptif. Dengan demikian, dialog antarbudaya 

bukan sekadar pilihan, melainkan kebutuhan strategis untuk menghadapi tantangan global. 

Dengan mempertimbangkan konteks tersebut, penelitian ini menekankan bahwa identitas 

kolektif yang kuat tidak bertentangan dengan keberagaman, tetapi justru diperkuat melalui 

pengelolaan perbedaan secara bijaksana. Dialog antarbudaya menjadi instrumen kunci dalam 

proses ini, memungkinkan masyarakat untuk menyatukan perbedaan tanpa kehilangan 

karakteristik unik masing-masing kelompok. Identitas kolektif yang dibangun melalui dialog 

antarbudaya bersifat dinamis, inklusif, dan resilien, mampu menghadapi tekanan globalisasi 

tanpa terfragmentasi. Hal ini menjadikan dialog antarbudaya tidak hanya relevan untuk menjaga 

kohesi sosial di tingkat lokal, tetapi juga sebagai strategi adaptasi sosial dalam tatanan global yang 

kompleks dan terus berubah. 



 

 

 

 

 

Author et al. 10.55681/seikat.v3i6.1630 

 

 

Menyatukan Perbedaan: Peran Dialog Antarbudaya dalam Memperkuat Identitas Kolektif di Era Globalisasi |   298 

 

 

 

Secara keseluruhan, pendahuluan ini menunjukkan bahwa era globalisasi menuntut 

masyarakat untuk mengembangkan kapasitas komunikasi dan interaksi lintas budaya yang 

efektif. Perbedaan budaya yang ada bukanlah penghalang, melainkan sumber kekayaan sosial 

yang dapat memperkuat identitas kolektif bila dikelola melalui dialog yang konstruktif. Dialog 

antarbudaya, dengan demikian, menjadi sarana strategis untuk membangun masyarakat yang 

harmonis, inklusif, dan tangguh, di mana identitas kolektif bukan hanya simbol persatuan, tetapi 

juga cerminan kemampuan masyarakat untuk beradaptasi, menghargai perbedaan, dan 

bersinergi di tengah kompleksitas global. Dengan memperkuat kesadaran dan praktik dialog 

antarbudaya, masyarakat dapat menghadapi tantangan globalisasi tanpa kehilangan akar budaya 

dan sekaligus membangun solidaritas sosial yang kokoh. 

METODE 

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif dengan 

mengandalkan studi literatur dan analisis kasus untuk memahami peran dialog antarbudaya 

dalam memperkuat identitas kolektif di era globalisasi. Studi literatur dilakukan dengan 

menelaah berbagai sumber akademik seperti buku, artikel jurnal, laporan penelitian, dan 

publikasi daring yang relevan dengan tema interaksi antarbudaya, identitas kolektif, dan 

dinamika globalisasi. Tahapan ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif 

mengenai konsep-konsep kunci dan kerangka teori yang mendasari penelitian. Selanjutnya, 

analisis kasus dipilih untuk mengeksplorasi praktik dialog antarbudaya di berbagai konteks 

sosial, seperti komunitas multietnis, lingkungan pendidikan, dan organisasi lintas budaya, guna 

menggali pola-pola interaksi dan strategi yang efektif dalam membangun solidaritas sosial. 

Data yang diperoleh dianalisis secara kualitatif melalui teknik analisis isi (content 

analysis) untuk mengidentifikasi tema-tema utama, hubungan antarvariabel, dan implikasi 

praktis dari dialog antarbudaya. Proses analisis dilakukan secara sistematis, mulai dari 

pengumpulan data, pengorganisasian informasi, hingga penafsiran temuan dengan 

mempertimbangkan konteks sosial-budaya yang melingkupinya. Validitas data dijaga melalui 

triangulasi sumber dan perbandingan berbagai literatur untuk memastikan konsistensi dan 

akurasi temuan. Metode ini dipilih untuk memberikan gambaran mendalam tentang bagaimana 

dialog antarbudaya dapat berfungsi sebagai instrumen penting dalam menyatukan perbedaan, 

menumbuhkan empati, dan memperkuat identitas kolektif dalam masyarakat global yang 

semakin kompleks. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Era globalisasi telah membawa masyarakat dunia ke dalam jaringan interaksi yang 

semakin kompleks, mempertemukan individu dan kelompok dari latar belakang budaya yang 

berbeda secara lebih intens daripada sebelumnya. Interaksi lintas budaya ini menimbulkan 

tantangan signifikan bagi identitas kolektif suatu komunitas. Identitas kolektif, yang dapat 

dipahami sebagai kesadaran bersama akan keterikatan sosial, norma, dan nilai-nilai kelompok, 

tidak lagi bersifat statis. Ia menjadi konstruksi dinamis yang senantiasa dinegosiasikan melalui 

interaksi sosial. Dalam konteks ini, dialog antarbudaya muncul sebagai mekanisme strategis 

untuk menghadapi perbedaan dan memperkuat kohesi sosial. 

Dialog antarbudaya tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga sebagai 

medium untuk menumbuhkan pemahaman, empati, dan penghargaan terhadap perbedaan. 

Proses dialog yang efektif memungkinkan individu atau kelompok untuk mengeksplorasi nilai-

nilai dan norma budaya lain tanpa kehilangan identitasnya sendiri. Melalui dialog, stereotip dan 

prasangka yang selama ini menjadi penghambat interaksi sosial dapat dikurangi. Misalnya, 



 

 

 

 

 

Author et al. 10.55681/seikat.v3i6.1630 

 

 

Menyatukan Perbedaan: Peran Dialog Antarbudaya dalam Memperkuat Identitas Kolektif di Era Globalisasi |   299 

 

 

 

dalam masyarakat multietnis, kelompok minoritas sering mengalami marginalisasi akibat 

dominasi budaya mayoritas. Dialog yang inklusif memberikan ruang bagi kelompok minoritas 

untuk menyuarakan aspirasi mereka, sekaligus menciptakan kesadaran di kalangan mayoritas 

tentang pentingnya toleransi dan penghargaan terhadap keberagaman.  

Lebih lanjut, dialog antarbudaya berperan dalam membentuk identitas kolektif yang 

inklusif dan adaptif. Identitas kolektif yang inklusif tidak berarti menghilangkan perbedaan 

internal, tetapi menerima perbedaan sebagai bagian dari kekuatan sosial yang memperkaya 

kelompok. Misalnya, komunitas lokal yang terbuka terhadap pertukaran budaya melalui 

pendidikan, kegiatan sosial, atau forum publik cenderung mampu menumbuhkan rasa persatuan 

tanpa meniadakan ciri khas budaya masing-masing. Dialog ini juga menumbuhkan kesadaran 

kritis tentang nilai-nilai universal dan lokal, sehingga identitas kolektif dapat terus diperkuat 

tanpa terjebak dalam homogenitas yang kaku. 

Dampak dialog antarbudaya tidak hanya terbatas pada dimensi sosial, tetapi juga 

berimplikasi pada pembangunan kapasitas masyarakat dalam menghadapi tantangan global. 

Globalisasi membawa tekanan ekonomi, sosial, dan politik yang membutuhkan masyarakat untuk 

memiliki kapasitas adaptif dan kolaboratif. Dialog antarbudaya membantu masyarakat untuk 

membangun strategi kooperatif, mengurangi konflik, dan menciptakan solusi bersama yang 

saling menguntungkan. Sebagai contoh, dalam konteks urbanisasi, masyarakat kota yang 

heterogen secara budaya dapat menghadapi ketegangan sosial akibat perbedaan nilai dan gaya 

hidup. Program dialog antarbudaya yang melibatkan warga, pemerintah, dan organisasi 

masyarakat dapat menjadi sarana untuk menyusun kebijakan kota yang inklusif, meningkatkan 

partisipasi warga, dan memperkuat identitas kolektif kota sebagai komunitas yang harmonis. 

Namun, keberhasilan dialog antarbudaya tidak otomatis terjadi. Dialog yang efektif menuntut 

komitmen dari semua pihak, kesadaran akan dinamika kekuasaan, dan kemampuan komunikasi 

yang baik. Hambatan seperti prasangka, stereotip, dominasi kelompok mayoritas, dan resistensi 

terhadap perubahan dapat mengurangi efektivitas dialog. Oleh karena itu, dialog antarbudaya 

harus dipandang sebagai proses jangka panjang yang memerlukan fasilitasi, pelatihan, dan 

kebijakan yang mendukung. Dalam konteks pendidikan, misalnya, pengenalan program 

pembelajaran lintas budaya sejak dini dapat membantu generasi muda memahami dan 

menghargai perbedaan, membangun keterampilan komunikasi antarbudaya, dan menumbuhkan 

rasa identitas kolektif yang inklusif. 

Studi kasus empiris juga menunjukkan bahwa dialog antarbudaya mampu memperkuat 

identitas kolektif melalui praktik-praktik konkret. Di beberapa komunitas multietnis, kegiatan 

seperti festival budaya, lokakarya, dan pertemuan komunitas antarbudaya menciptakan ruang 

untuk bertukar pengalaman dan nilai. Aktivitas ini mendorong anggota komunitas untuk melihat 

perbedaan sebagai peluang belajar, bukan ancaman, dan menumbuhkan rasa kepemilikan 

bersama terhadap identitas kolektif komunitas. Dialog antarbudaya yang berhasil biasanya 

melibatkan prinsip kesetaraan, saling menghargai, dan partisipasi aktif dari semua pihak. 

Hasilnya adalah terciptanya masyarakat yang mampu mempertahankan keragaman internal 

sekaligus memperkuat rasa solidaritas sosial. 

Selain itu, dialog antarbudaya juga menjadi strategi mitigasi terhadap konflik yang 

muncul akibat ketidaktahuan atau prasangka budaya. Ketika perbedaan budaya dipandang 

sebagai ancaman, konflik sosial cenderung meningkat, yang dapat merusak kohesi komunitas. 

Dialog memberikan alternatif konstruktif untuk mengelola perbedaan tersebut, dengan 

menekankan komunikasi terbuka, pemahaman bersama, dan pencarian titik temu. Dengan cara 

ini, identitas kolektif bukan hanya diperkuat melalui kesamaan nilai, tetapi juga melalui 

kemampuan kelompok untuk mengelola perbedaan secara positif. 



 

 

 

 

 

Author et al. 10.55681/seikat.v3i6.1630 

 

 

Menyatukan Perbedaan: Peran Dialog Antarbudaya dalam Memperkuat Identitas Kolektif di Era Globalisasi |   300 

 

 

 

Seiring dengan perkembangan teknologi informasi, dialog antarbudaya juga berkembang 

dalam bentuk digital. Media sosial dan platform komunikasi daring memungkinkan interaksi 

lintas budaya terjadi lebih cepat dan luas. Namun, interaksi digital juga membawa tantangan, 

seperti penyebaran stereotip, misinformasi, dan polarisasi. Oleh karena itu, dialog antarbudaya di 

era digital membutuhkan strategi komunikasi yang lebih kritis dan kesadaran akan dinamika 

online. Dengan pendekatan yang tepat, dialog digital dapat memperluas jangkauan pemahaman 

lintas budaya, memperkuat identitas kolektif secara global, dan memfasilitasi kolaborasi lintas 

komunitas. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa dialog antarbudaya memainkan 

peran krusial dalam memperkuat identitas kolektif di era globalisasi. Dialog bukan hanya sarana 

komunikasi, tetapi juga instrumen strategis untuk membangun kohesi sosial, menumbuhkan 

empati, mengurangi konflik, dan membangun masyarakat yang inklusif dan adaptif. Identitas 

kolektif yang diperkuat melalui dialog antarbudaya bersifat dinamis, mampu beradaptasi 

terhadap perubahan global, dan tetap menghargai keberagaman internal setiap kelompok. 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Globalisasi membawa interaksi lintas budaya yang semakin kompleks, di mana perbedaan 

budaya dapat menjadi sumber potensi konflik maupun kekayaan sosial. Identitas kolektif yang 

kuat tidak berarti menghapus perbedaan, tetapi mampu menegaskan keterikatan sosial dan 

solidaritas di tengah keragaman. Dalam konteks ini, dialog antarbudaya muncul sebagai 

mekanisme kunci untuk menyatukan perbedaan, membangun pemahaman, dan memperkuat 

identitas kolektif. Dialog antarbudaya berfungsi untuk menumbuhkan empati, mengurangi 

prasangka, dan menciptakan ruang bagi partisipasi semua pihak secara setara. Dialog yang 

efektif menekankan prinsip inklusivitas, kesetaraan, dan penghargaan terhadap perbedaan, 

sehingga identitas kolektif dapat berkembang secara harmonis tanpa kehilangan ciri khas budaya 

masing-masing kelompok. Praktik dialog antarbudaya, baik dalam bentuk kegiatan komunitas, 

pendidikan, kebijakan publik, maupun interaksi digital, menunjukkan bahwa pengelolaan 

perbedaan melalui komunikasi konstruktif dapat memperkuat kohesi sosial dan membangun 

masyarakat yang resilient. 

Selain itu, dialog antarbudaya juga memiliki nilai strategis dalam menghadapi tantangan 

globalisasi, termasuk perubahan sosial, ekonomi, dan politik yang cepat. Dengan membangun 

kapasitas adaptif melalui dialog, masyarakat mampu menghadapi tekanan eksternal tanpa 

terfragmentasi. Dialog antarbudaya bukan sekadar pilihan normatif, tetapi kebutuhan praktis 

untuk mempertahankan identitas kolektif yang inklusif, adaptif, dan tangguh di era global. 

Dengan demikian, memperkuat identitas kolektif melalui dialog antarbudaya adalah upaya 

strategis untuk menciptakan masyarakat yang harmonis, toleran, dan kohesif. Dialog menjadi 

instrumen sosial yang mampu mengubah perbedaan menjadi kekuatan, konflik menjadi peluang 

belajar, dan keragaman menjadi fondasi solidaritas. Identitas kolektif yang terbentuk melalui 

proses ini mencerminkan masyarakat yang tidak hanya mampu bertahan di tengah arus 

globalisasi, tetapi juga mampu berkembang dengan cara yang menghargai keberagaman dan 

membangun persatuan yang berkelanjutan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Gulo, A. (2023a). Revitalisasi budaya di era digital dan eksplorasi dampak media sosial terhadap 

dinamika Sosial-Budaya di tengah masyarakat. Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan 

(JURDIKBUD), 3(3). 



 

 

 

 

 

Author et al. 10.55681/seikat.v3i6.1630 

 

 

Menyatukan Perbedaan: Peran Dialog Antarbudaya dalam Memperkuat Identitas Kolektif di Era Globalisasi |   301 

 

 

 

Gulo, A. (2023b). Revitalisasi budaya di era digital dan eksplorasi dampak media sosial terhadap 

dinamika Sosial-Budaya di tengah masyarakat. Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan 

(JURDIKBUD), 3(3). 

Melia, Y., & Mesra, R. (2025). Transformasi nilai-nilai budaya dan identitas sosial di era 

globalisasi: Perspektif sosiologis. COMTE: Journal of Sociology Research and Education, 

1(6), 268–276. 

Mudrik, N., & Fawwaz, Z. E. I. (2024). Komunikasi lintas budaya: Konsep, tantangan, dan strategi 

pengembangannya. Jurnal Selasar KPI: Referensi Media Komunikasi Dan Dakwah, 4(2), 

168–181. 

Nasrudin, S. H., MH, M., & Nina Nursari, S. E. (2025). BUKU PENGANTAR SOSIOLOGI (Teori, 

Realitas, dan Transformasi Sosial di Abad 21). Penerbit Widina. 

Salsabila, F. L., Widiyanarti, T., Ashari, S. D., Zahra, T., & Fadhilah, S. A. (2024). Pengaruh 

Globalisasi terhadap Perubahan Pola Komunikasi antar Budaya pada Generasi Z. 

Indonesian Culture and Religion Issues, 1(4), 13–13. 

Sinambela, S. M., Saragih, M. D., Lumbantobing, J. N. Y., Lase, M., & Iqbal, M. (2025). Dinamika 

Kebudayaan dan Perubahan Sosial dalam Masyarakat Modern. Katalis Pendidikan: Jurnal 

Ilmu Pendidikan Dan Matematika, 2(2), 65–75. 

Sri, B., Hendar, E., & Veronika, P. (2021). Mengembangkan kompetensi komunikasi antarbudaya 

berbasis kearifan lokal untuk membangun keharmonisan relasi antar etnis dan agama. 

BuatBuku. com. 

Utami, A. V., & Murwani, A. E. S. (2025). Peran Komunikasi Antarbudaya dalam Mengatasi 

Konflik Sosial Di Masyarakat Multikultural (Studi Pada Masyarakat Kecamatan Sukakarya 

Kabupaten Musi Rawas). Jurnal Khabar: Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 7(1), 235–245. 

 


