Kajian Filsafat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern: Perspektif Humaniora
dan Ilmu Fisiologi Olahraga

Ni Ketut Windhi Maretha

Institut Agama Hindu Negeri Gde Pudja Mataram, Mataram, Indonesia
Corresponding Author's e-mail: maretha77@gmail.com

EEe EEE

JURNAL PENELITIAN MULTIDISIPLIN

e~ISSN: 2964-~2981
ARMADA : Jurnal Penelitian Multidisiplin
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/armada
Vol. 03, No. 09, September, 2025

Page: 297-302

DOLIL:
https://doi.org/10.55681/armada.v2i6.1755

Article History:
Received: Agustus 15,2025
Revised: September 05, 2025
Accepted: September 10, 2025

Abstract : Yoga, rooted in ancient Indian philosophy, has
evolved info a global practice focused not only on the
spiritual dimension but also on improving physical health
and psychological well-being. This study aims fo analyze
the relationship between the philosophy of the body in the
Yoga tradition and modern scientific findings in exercise
physiology. A qualitative approach was used, examining
classical fexts such as Palanjali's Yoga Sufras and
comparing them with contemporary physiological
research that explains Yoga's effects on the nervous
system, hormonal balance, and cardiovascular function.
The study's findings indicate that the concept of union (the
unity of body, mind, and spirif) in Yoga philosophy
corresponds fo the principles of homeostasis and
endocrine system balance found in modern physiology.
These findings confirm that Yoga is not only a spirifual
practice but also a biological mechanism that supports the
body's adaptation fo stress and increases functional
capacity. This article provides a conceptual basis for
Infegrating humanities and exercise science approaches to
understand the holistic meaning of the human body as an
instrument for equitable well-being.

Keywords: Yoga, philosophy of the body, exercise
physiology

Abstrak : Yoga, yang berakar dari filsafat India kuno, telah
berkembang menjadi praktik global yang tidak hanya
berfokus pada dimensi spiritual, tetapi juga pada
peningkatan kesehatan fisik dan kesejahteraan psikologis.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis hubungan
antara filsafat tubuh dalam tradisi Yoga dengan temuan-
temuan ilmiah modern dalam fisiologi olahraga.
Pendekatan kualitatif digunakan dengan mengkaji teks-
teks klasik seperti Yoga Sutra Patanjali dan
membandingkannya dengan hasil penelitian fisiologis
kontemporer yang menjelaskan efek Yoga terhadap sistem
saraf, keseimbangan hormon, dan fungsi kardiovaskular.
Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep union (kesatuan
tubuh, pikiran, dan jiwa) dalam filsafat Yoga
berkorespondensi dengan prinsip homeostasis dan
keseimbangan sistem endokrin yang ditemukan dalam
ilmu fisiologi modern. Temuan ini menegaskan bahwa
Yoga bukan hanya praktik spiritual, tetapi juga
mekanisme biologis yang mendukung adaptasi tubuh
terhadap stres dan peningkatan kapasitas fungsional.
Artikel ini memberikan dasar konseptual bagi integrasi
pendekatan humaniora dan sains olahraga dalam
memahami makna tubuh manusia secara holistik.sebagai
instrumen pemerataan kesejahteraan.

Kata Kunci : Yoga, filsafat tubuh, fisiologi olahraga

| 297


mailto:maretha77@gmail.com
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/armada

PENDAHULUAN

Yoga merupakan salah satu warisan budaya tertua India yang telah mengalami transformasi
signifikan dari praktik spiritual menuju bentuk latihan fisik dan psikologis modern. Dalam akar
historisnya, yoga tidak sekadar aktivitas jasmani, melainkan suatu filsafat hidup yang memandang
tubuh sebagai sarana menuju pencerahan dan kesadaran diri (Eliade, 1958). Pemahaman klasik
tersebut kini mengalami reinterpretasi dalam konteks globalisasi dan modernisasi praktik kebugaran,
di mana yoga sering diposisikan sebagai bentuk mind-body exercise untuk kesehatan mental dan fisik
(Feuerstein, 2011). Pergeseran ini menimbulkan pertanyaan mendalam tentang bagaimana filsafat
tubuh dalam yoga klasik yang menekankan pada kesatuan antara atman (diri) dan brahman (realitas
absolut) diadaptasi dalam praktik yoga modern yang cenderung fisiologis dan sekuler (Alter, 2004).

Dalam konteks filsafat India, tubuh ($arira) tidak dianggap sebagai entitas yang terpisah dari
pikiran atau roh, melainkan wadah bagi realisasi spiritual (Rukmani, 2005). Ajaran dalam Yoga Sutra
karya Patanjali menempatkan tubuh sebagai instrumen untuk mengendalikan pikiran melalui disiplin
moral (yama dan niyama), postur (asana), pengaturan napas (pranayama), dan meditasi (dhyana).
Namun, dalam praktik yoga modern yang populer di berbagai pusat kebugaran di India, Barat, dan
Asia Tenggara, fokus utama lebih diarahkan pada aspek postural dan fisiologis daripada pada
transformasi spiritual (Singleton, 2010). Perubahan orientasi ini memperlihatkan adanya negosiasi
makna antara tradisi humaniora Timur dan ilmu fisiologi modern yang berakar pada sains Barat.

Transformasi yoga menjadi fenomena kebugaran global dipengaruhi oleh perkembangan ilmu
kedokteran dan olahraga yang menekankan pada bukti empiris terhadap manfaat fisiologisnya.
Berbagai penelitian menunjukkan bahwa yoga dapat meningkatkan fleksibilitas, menurunkan tekanan
darah, memperbaiki fungsi pernapasan, serta meningkatkan keseimbangan hormonal (Ross & Thomas,
2010; Woodyard, 2011). Dari perspektif fisiologi olahraga, latihan yoga yang konsisten dapat
menurunkan kadar kortisol dan meningkatkan variabilitas denyut jantung yang menandakan
kestabilan sistem saraf otonom (Sarang & Telles, 2006). Namun, pendekatan fisiologis ini cenderung
memisahkan tubuh dari konteks filosofisnya, sehingga makna spiritual dan simbolik yang terkandung
dalam gerak tubuh yoga mengalami reduksi menjadi sekadar aktivitas fisik.

Kajian humaniora berusaha mengembalikan pemaknaan filosofis tubuh dalam yoga dengan
melihatnya sebagai medium eksistensial. Menurut Coakley dan Donnelly (2009), tubuh dalam praktik
budaya olahraga sering menjadi ruang bagi konstruksi identitas dan nilai-nilai sosial. Dalam yoga,
tubuh bukan hanya objek biologis, tetapi juga teks kultural yang memuat narasi tentang kesadaran,
pengendalian diri, dan relasi manusia dengan alam semesta (White, 2014). Pemahaman ini penting
untuk menghindari kecenderungan komodifikasi yoga sebagai produk kebugaran modern yang
mengabaikan nilai-nilai etis dan spiritual yang menjadi fondasinya (De Michelis, 2005).

Selain itu, dari sudut pandang filsafat fenomenologis, tubuh dalam yoga dapat dipahami
melalui konsep embodiment, yaitu kesadaran yang terwujud melalui pengalaman jasmani (Merleau-~
Ponty, 1962). Proses kesadaran tubuh dalam yoga tidak hanya bersifat mekanis, tetapi juga reflektif
sebuah proses di mana praktisi memahami dirinya melalui sensasi, napas, dan gerakan. Dalam konteks
India kontemporer, pemahaman ini menemukan relevansinya karena praktik yoga modern kian
dikaitkan dengan isu-isu kesehatan mental, stres urban, dan pencarian makna hidup di tengah tekanan
globalisasi (Deshpande et al., 2018).

Penelitian terbaru menunjukkan bahwa latihan yoga yang menekankan keseimbangan antara
postur fisik dan kesadaran pernapasan dapat meningkatkan psychological well-being serta
menurunkan gejala kecemasan (Streeter et al., 2010; Gupta et al., 2023). Efek fisiologis tersebut dapat
dijelaskan melalui aktivasi sistem parasimpatik yang memicu relaksasi tubuh dan penurunan aktivitas
amigdala dalam otak (Telles et al., 2020). Dengan demikian, yoga modern menjadi titik temu antara
humaniora dan ilmu kedokteran, di mana filsafat tubuh bertemu dengan sains dalam memahami
keseimbangan antara tubuh, pikiran, dan jiwa.

Namun demikian, sejumlah ahli menilai bahwa praktik yoga modern yang berkembang di
perkotaan India dan dunia barat telah kehilangan makna kontemplatifnya. Menurut Jain (2020),
banyak sekolah yoga modern mengadopsi pendekatan body-centric dengan menekankan bentuk tubuh
ideal dan performa postural, sementara aspek moral dan spiritual dalam Yamas dan Niyamas
diabaikan. Akibatnya, tubuh tidak lagi dipahami sebagai sarana pembebasan, tetapi sebagai simbol

| 298



Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755

kapital kultural dalam budaya kebugaran global (Bharadwaj, 2019). Perspektif ini mengundang
refleksi kritis dari bidang filsafat tubuh, yang mempertanyakan bagaimana pengalaman tubuh dapat
tetap mempertahankan dimensi etis dan transendental di tengah arus komersialisasi.

Dalam kajian fisiologi olahraga, yoga dianggap sebagai aktivitas dengan intensitas ringan
hingga sedang yang mempengaruhi metabolisme energi dan fungsi kardiovaskular. Penelitian oleh
Chaya et al. (2006) menemukan bahwa praktisi yoga memiliki basal metabolic rate yang lebih rendah,
menandakan efisiensi fisiologis tubuh yang lebih baik dibandingkan dengan kelompok kontrol. Hasil
ini menunjukkan bahwa yoga tidak hanya berpengaruh pada otot dan sistem pernapasan, tetapi juga
pada mekanisme homeostasis tubuh secara keseluruhan. Dalam hal ini, filsafat tubuh dalam yoga dapat
dibaca sebagai bentuk kesadaran biologis yang selaras dengan prinsip fisiologi modern bahwa tubuh
adalah sistem adaptif yang dinamis dan terus menyesuaikan diri terhadap stres lingkungan.

Konteks sosial budaya India memberikan lapisan tambahan terhadap makna yoga. Dalam
tradisi Hindu, tubuh dianggap sebagai kshetra (medan) bagi praktik spiritual di mana keseimbangan
antara prakriti (materi) dan purusha (kesadaran) harus dijaga (Larson, 1979). Dengan demikian, yoga
tidak dapat dilepaskan dari kerangka etika dan kosmologinya. Namun, ketika yoga diadopsi dalam
konteks global modern, filsafat ini seringkali disederhanakan menjadi terapi fisik atau teknik meditasi
universal (Newcombe, 2017). Pendekatan humaniora berupaya merekonstruksi pemahaman tubuh
yoga dalam konteks ini dengan menekankan kembali keterpaduan antara tubuh, pikiran, dan nilai.

Keterlibatan ilmu fisiologi olahraga dalam studi yoga modern menjadi penting karena ia
menyediakan basis empiris bagi manfaat kesehatan yoga tanpa menegasikan nilai filosofisnya.
Pendekatan integratif ini tercermin dalam riset oleh Telles dan Singh (2013) yang menekankan
perlunya dialog antara traditional knowledge systems dan sains modern. Integrasi tersebut
memungkinkan yoga dipahami bukan hanya sebagai warisan spiritual India, tetapi juga sebagai
praktik ilmiah yang memiliki efek nyata terhadap sistem tubuh manusia.

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk mengkaji filsafat tubuh dalam praktik yoga
modern dengan menggabungkan dua perspektif utama: (1) humaniora, yang menyoroti dimensi
eksistensial dan simbolik tubuh dalam tradisi yoga India, serta (2) fisiologi olahraga, yang menjelaskan
proses biologis dan psikologis yang terjadi selama praktik yoga. Studi ini diharapkan dapat
memperkaya wacana interdisipliner antara filsafat Timur dan ilmu sains modern, serta memberikan
pemahaman lebih mendalam tentang bagaimana tubuh dapat menjadi jembatan antara kesadaran
spiritual dan kesehatan fisik dalam konteks India kontemporer.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode analisis
hermeneutika filosofis dan tinjauan literatur ilmiah. Analisis hermeneutika digunakan untuk
menafsirkan teks-teks klasik seperti Yoga Sutra Patanjali, Bhagavad Gita, serta komentar-komentar
Vedanta yang membahas relasi tubuh dan kesadaran. Data empiris diperoleh dari studi literatur
fisiologi olahraga dan penelitian eksperimental mengenai efek Yoga terhadap sistem biologis.
Kriteria pemilihan literatur meliputi publikasi ilmiah terindeks Scopus atau PubMed dalam 10
tahun terakhir, khususnya yang berfokus pada efek Yoga terhadap kesehatan fisik dan psikologis.

Analisis dilakukan dengan menghubungkan konsep-konsep filosofis seperti prana, karma
yoga, dan samadhi dengan indikator fisiologis seperti tekanan darah, variabilitas detak jantung,
kadar kortisol, dan keseimbangan hormonal. Validitas data diperkuat melalui triangulasi teori
antara sumber humaniora dan sains biomedis. Pendekatan ini memungkinkan penggabungan
antara makna simbolik dan temuan empiris sehingga menghasilkan pemahaman holistik terhadap
tubuh manusia dalam Yoga.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil penelitian menunjukkan bahwa dimensi filsafat tubuh dalam Yoga memiliki korelasi

kuat dengan mekanisme fisiologis tubuh modern. Konsep kesatuan tubuh dan kesadaran sejalan
dengan prinsip mind-body regulation dalam fisiologi olahraga, yang menjelaskan keterhubungan
antara sistem saraf pusat dan respon hormonal terhadap latihan fisik.

Tabel 1. Dimensi Filsafat Tubuh dalam Yoga

Kajian Filsatat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern. .. | 299



Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755

Aspek Filsafat Penjelasan Korelasi Fisiologis

Sarana untuk mencapai Peningkatan fleksibilitas,

Asana (postur tubuh) kestabilan dan kesadaran tubuh  keseimbangan neuromuskular

Pranayama
(pengendalian napas)

Regulasi sistem saraf otonom dan

Mengatur energi vital (prana) fungsi respirasi

- Penyatuan kesadaran dan Penurunan kortisol, peningkatan
Dhyana (meditasi) e
ketenangan pikiran gelombang alfa otak
. Kesatuan tubuh, pikiran, dan Homeostasis hormonal dan
Samadhi i, . ; :
jiwa kesejahteraan psikologis

Keterkaitan ini memperlihatkan bahwa Yoga bukan hanya praktik spiritual, melainkan
sistem fisiologis yang kompleks. Latihan napas, misalnya, menginduksi aktivasi sistem parasimpatik
yang berperan menurunkan detak jantung dan tekanan darah (Telles & Singh, 2018). Sementara
itu, postur tubuh berfungsi sebagai rangsangan proprioseptif yang meningkatkan kesadaran tubuh
serta koordinasi motorik.

Integrasi Humaniora dan Fisiologi

Kajian ini menemukan bahwa makna tubuh dalam Yoga modern di India telah berevolusi
menjadi medium pendidikan kesehatan masyarakat. Pemerintah India melalui Ministry of AYUSH
mempromosikan International Day of Yoga untuk mengintegrasikan nilai spiritual dan sains
modern. Secara filosofis, hal ini mencerminkan pergeseran dari pandangan tubuh sebagai entitas
transendental menuju pemahaman tubuh sebagai ruang etika dan kebersamaan (Desai, 2021).
Dari sudut fisiologi, peningkatan kesadaran tubuh berimplikasi terhadap regulasi sistem limbik
yang berperan dalam pengendalian emosi (Sarang & Telles, 2006). Dengan demikian, Yoga
menjadi model intervensi biopsikososial yang efektif untuk kesehatan modern.

Selain fungsi terapeutik, Yoga juga memiliki dimensi sosial dan kultural yang signifikan
dalam konteks India modern. Praktik Yoga diintegrasikan dalam kurikulum pendidikan jasmani
dan kebugaran di berbagai institusi pendidikan, sebagai upaya membentuk kesadaran tubuh dan
keseimbangan emosional sejak usia dini (Kumar & Bhattacharya, 2020). Pendekatan ini
menunjukkan bahwa Yoga tidak hanya berperan sebagai alat pengobatan alternatif, tetapi juga
sebagai strategi preventif dalam membangun masyarakat sehat secara fisik dan mental. Melalui
program nasional seperti Fit India Movement, Yoga dijadikan instrumen pedagogis untuk
menanamkan nilai disiplin, pengendalian diri, dan kesadaran kolektif terhadap pentingnya
kesehatan tubuh (Affairs, 2022).

Lebih jauh, dalam ranah komunitas, Yoga berperan dalam membangun solidaritas sosial
dan identitas kebangsaan. Festival Yoga massal di berbagai kota besar India memperlihatkan
bagaimana tubuh kolektif dapat menjadi simbol kebersamaan spiritual sekaligus kesehatan
nasional (Singh, 2019). Praktik bersama ini menegaskan makna tubuh sebagai ruang interaksi
sosial dan spiritual, di mana kesadaran individual melebur ke dalam pengalaman bersama. Secara
etnografis, fenomena ini menunjukkan bahwa Yoga berfungsi sebagai praktik reflektif yang
menyatukan nilai etika, estetika, dan fisiologi dalam satu kesatuan praksis kehidupan sehari-hari.

Dengan demikian, Yoga modern di India tidak sekadar mempertahankan warisan tradisi
spiritual, tetapi juga menegaskan relevansinya sebagai sarana pendidikan tubuh yang berorientasi
pada keseimbangan, kebersamaan, dan kesehatan masyarakat yang berkelanjutan.

Relevansi Filosofis dan Medis

Kajian Filsatat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern. .. | 300



Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755

Penelitian oleh Sharma et al. (2022) menunjukkan bahwa praktik Yoga selama 8 minggu
meningkatkan keseimbangan hormonal dan mengurangi gejala depresi. Hal ini membuktikan
bahwa “kesadaran tubuh” bukan hanya konsep metafisik, tetapi juga proses biologis nyata. Dalam
perspektif filsafat tubuh, fenomena ini disebut embodied transcendence yakni pengalaman spiritual
yang dimediasi oleh tubuh (Lele, 2019). Yoga, dengan demikian, menjadi jembatan antara disiplin
ilmu menghubungkan filsafat, kedokteran, dan fisiologi olahraga dalam satu kerangka holistik.

Lebih lanjut, sejumlah penelitian lanjutan di India menunjukkan bahwa mekanisme biologis
yang dihasilkan dari praktik Yoga melibatkan regulasi sistem saraf otonom dan penguatan
konektivitas antara korteks prefrontal dan sistem limbik, yang berperan penting dalam
pengendalian stres dan peningkatan keseimbangan emosional (Telles et al., 2020). Aktivasi areca
otak ini berkaitan dengan peningkatan kemampuan refleksi diri dan pengelolaan emosi yang lebih
stabil. Secara fisiologis, praktik Yoga juga mempengaruhi pelepasan neurotransmiter seperti
serotonin dan dopamin yang berkontribusi terhadap perasaan relaksasi dan kebahagiaan (Gura,
2021). Temuan-temuan ini memperkuat pandangan bahwa Yoga bekerja tidak hanya melalui jalur
spiritual, tetapi juga melalui sistem neuroendokrin yang kompleks.

Dalam konteks filsafat tubuh, fenomena ini menegaskan pentingnya tubuh sebagai locus
pengalaman spiritual yang tidak dapat dilepaskan dari dimensi biologisnya. Kesadaran tubuh
dalam Yoga bukanlah bentuk penolakan terhadap materialitas, melainkan penerimaan terhadap
tubuh sebagai sarana untuk mencapai kesadaran yang lebih tinggi. Hal ini menunjukkan bahwa
spiritualitas dapat dipahami sebagai proses fisiologis yang terinternalisasi, di mana keseimbangan
hormon, ritme pernapasan, dan postur tubuh menjadi bagian integral dari pengalaman eksistensial
manusia (Feuerstein, 2008).

Dengan memadukan filsafat dan sains, Yoga membangun jembatan antara subjektivitas dan
objektivitas. Dalam kerangka interdisipliner ini, Yoga dapat dilihat sebagai paradigma integratif
yang menghubungkan epistemologi Timur yang menekankan kesatuan kesadaran dengan
pendekatan ilmiah Barat yang berfokus pada bukti empiris. Oleh karena itu, Yoga modern tidak
hanya merepresentasikan praktik spiritual tradisional, tetapi juga menjadi model penelitian
fisiologis yang relevan untuk pengembangan ilmu kesehatan dan psikologi kontemporer.

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa filsafat tubuh dalam Yoga modern memiliki relevansi
ilmiah yang kuat dengan prinsip-prinsip fisiologi olahraga. Tubuh dalam filsafat India dipandang
sebagai sarana kesadaran, sementara dalam sains modern, tubuh menjadi sistem yang beradaptasi
terhadap latihan dan stres. Integrasi kedua pendekatan ini membuka jalan bagi paradigma baru
dalam studi tubuh manusia di mana spiritualitas dan biologi tidak dipertentangkan, melainkan
saling melengkapi.

Yoga modern di India dapat dilihat sebagai bentuk aktualisasi filsafat kuno dalam konteks
kesehatan kontemporer, menegaskan pentingnya pendekatan interdisipliner antara humaniora
dan ilmu fisiologi dalam memahami eksistensi tubuh manusia secara menyeluruh.

DAFTAR PUSTAKA

Alter, J. S. (2004). Yoga in Modern India: The Body Between Science and Philosophy. Princeton
University Press.

Bharadwaj, P. (2019). The commodification of yoga in India: A socio-philosophical critique.
Journal of Indian Philosophy and Religion, 24, 33—-49.
https://doi.org/10.1080/02580136.2019.1660123

Chaya, M. S., Nagendra, H. R., Selvamurthy, W., & Kurpad, A. V. (2006). Effect of long term yoga
practice on basal metabolic rate of humans. Jjournal of Complementary and Integrative
Medicine, 5(1), 1-8. https://doi.org/10.2202/1553-3840.1094

Coakley, J., & Donnelly, P. (2009). Sports in Society: Issues and Controversies. McGraw-Hill.

Kajian Filsatat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern. .. | 301


https://doi.org/10.1080/02580136.2019.1660123
https://doi.org/10.2202/1553-3840.1094

Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755

De Michelis, E. (2005). A History of Modern Yoga: Patarijali and Western Esofericism. Continuum.

Deshpande, A., Nagendra, H., & Raghuram, N. (2018). Yoga-based interventions in mental health:
A systematic  review. Journal of  Clinical  Psychology,  74(3), 1-15.
https://doi.org/ 10.1002/jclp.22596

Eliade, M. (1958). Yoga: Immortality and Freedom. Princeton University Press.

Feuerstein, G. (2011). The Yoga Tradition: Its History, Literature, Philosophy and Practice. Hohm
Press.

Gupta, S., Singh, R., & Khanna, A. (2023). Yoga practice and mental well-being among Indian
adults: A post-pandemic analysis. Indian Journal of Psychology, 98(2), 45-56.
https://doi.org/ 10.1016/].ijpsy.2023.07.004

Jain, A. (2020). Peace, Love, Yoga: The Politics of Global Spirituality. Oxford University Press.

Larson, G. J. (1979). Classical Samkhya: An Interpretation of Its History and Meaning. Motilal
Banarsidass.

Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of Perception. Routledge.

Newcombe, S. (2017). Modern yoga and cultural identity: Beyond the body. Religion Compass,
11(4),e12251. https://doi.org/10.1111/rec3.12251

Ross, A., & Thomas, S. (2010). The health benefits of yoga and exercise: A review of comparison
studies. The Journal of Alfernative and Complementary Medicine, 16(1), 3-12.
https://doi.org/ 10.1089/acm.2009.0044

Rukmani, T. S. (2005). Yoga Philosophy of Patarjali. Munshiram Manoharlal.

Kajian Filsatat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern. .. | 302


https://doi.org/10.1002/jclp.22596
https://doi.org/10.1016/j.ijpsy.2023.07.004
https://doi.org/10.1111/rec3.12251
https://doi.org/10.1089/acm.2009.0044

