
 

 |   297 
 

 

 

 

Kajian Filsafat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern: Perspektif Humaniora 
dan Ilmu Fisiologi Olahraga 

Ni Ketut Windhi Maretha 
Institut Agama Hindu Negeri Gde Pudja Mataram, Mataram, Indonesia 

Corresponding Author's e-mail: maretha77@gmail.com  

 

 Abstract : Yoga, rooted in ancient Indian philosophy, has 
evolved into a global practice focused not only on the 
spiritual dimension but also on improving physical health 
and psychological well-being. This study aims to analyze 
the relationship between the philosophy of the body in the 
Yoga tradition and modern scientific findings in exercise 
physiology. A qualitative approach was used, examining 
classical texts such as Patanjali's Yoga Sutras and 
comparing them with contemporary physiological 
research that explains Yoga's effects on the nervous 
system, hormonal balance, and cardiovascular function. 
The study's findings indicate that the concept of union (the 
unity of body, mind, and spirit) in Yoga philosophy 
corresponds to the principles of homeostasis and 
endocrine system balance found in modern physiology. 
These findings confirm that Yoga is not only a spiritual 
practice but also a biological mechanism that supports the 
body's adaptation to stress and increases functional 
capacity. This article provides a conceptual basis for 
integrating humanities and exercise science approaches to 
understand the holistic meaning of the human body as an 
instrument for equitable well-being. 

Keywords: Yoga, philosophy of the body, exercise 
physiology 
 
Abstrak : Yoga, yang berakar dari filsafat India kuno, telah 
berkembang menjadi praktik global yang tidak hanya 
berfokus pada dimensi spiritual, tetapi juga pada 
peningkatan kesehatan fisik dan kesejahteraan psikologis. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis hubungan 
antara filsafat tubuh dalam tradisi Yoga dengan temuan-
temuan ilmiah modern dalam fisiologi olahraga. 
Pendekatan kualitatif digunakan dengan mengkaji teks-
teks klasik seperti Yoga Sutra Patanjali dan 
membandingkannya dengan hasil penelitian fisiologis 
kontemporer yang menjelaskan efek Yoga terhadap sistem 
saraf, keseimbangan hormon, dan fungsi kardiovaskular. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep union (kesatuan 
tubuh, pikiran, dan jiwa) dalam filsafat Yoga 
berkorespondensi dengan prinsip homeostasis dan 
keseimbangan sistem endokrin yang ditemukan dalam 
ilmu fisiologi modern. Temuan ini menegaskan bahwa 
Yoga bukan hanya praktik spiritual, tetapi juga 
mekanisme biologis yang mendukung adaptasi tubuh 
terhadap stres dan peningkatan kapasitas fungsional. 
Artikel ini memberikan dasar konseptual bagi integrasi 
pendekatan humaniora dan sains olahraga dalam 
memahami makna tubuh manusia secara holistik.sebagai 
instrumen pemerataan kesejahteraan. 

Kata Kunci : Yoga, filsafat tubuh, fisiologi olahraga 

e-ISSN: 2964-2981 

ARMADA : Jurnal Penelitian Multidisiplin 

https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/armada 

Vol. 03, No. 09, September, 2025 

Page: 297-302 

 

DOI: 

https://doi.org/10.55681/armada.v2i6.1755 

 

Article History: 

Received: Agustus 15, 2025 

Revised: September 05, 2025 

Accepted: September 10, 2025 

 

 

mailto:maretha77@gmail.com
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/armada


 

 |   298 
 

 

 

 

PENDAHULUAN 
Yoga merupakan salah satu warisan budaya tertua India yang telah mengalami transformasi 

signifikan dari praktik spiritual menuju bentuk latihan fisik dan psikologis modern. Dalam akar 
historisnya, yoga tidak sekadar aktivitas jasmani, melainkan suatu filsafat hidup yang memandang 
tubuh sebagai sarana menuju pencerahan dan kesadaran diri (Eliade, 1958). Pemahaman klasik 
tersebut kini mengalami reinterpretasi dalam konteks globalisasi dan modernisasi praktik kebugaran, 
di mana yoga sering diposisikan sebagai bentuk mind-body exercise untuk kesehatan mental dan fisik 
(Feuerstein, 2011). Pergeseran ini menimbulkan pertanyaan mendalam tentang bagaimana filsafat 
tubuh dalam yoga klasik yang menekankan pada kesatuan antara atman (diri) dan brahman (realitas 
absolut) diadaptasi dalam praktik yoga modern yang cenderung fisiologis dan sekuler (Alter, 2004). 

Dalam konteks filsafat India, tubuh (śarīra) tidak dianggap sebagai entitas yang terpisah dari 

pikiran atau roh, melainkan wadah bagi realisasi spiritual (Rukmani, 2005). Ajaran dalam Yoga Sūtra 
karya Patañjali menempatkan tubuh sebagai instrumen untuk mengendalikan pikiran melalui disiplin 

moral (yama dan niyama), postur (āsana), pengaturan napas (prāṇāyāma), dan meditasi (dhyāna). 
Namun, dalam praktik yoga modern yang populer di berbagai pusat kebugaran di India, Barat, dan 
Asia Tenggara, fokus utama lebih diarahkan pada aspek postural dan fisiologis daripada pada 
transformasi spiritual (Singleton, 2010). Perubahan orientasi ini memperlihatkan adanya negosiasi 
makna antara tradisi humaniora Timur dan ilmu fisiologi modern yang berakar pada sains Barat. 

Transformasi yoga menjadi fenomena kebugaran global dipengaruhi oleh perkembangan ilmu 
kedokteran dan olahraga yang menekankan pada bukti empiris terhadap manfaat fisiologisnya. 
Berbagai penelitian menunjukkan bahwa yoga dapat meningkatkan fleksibilitas, menurunkan tekanan 
darah, memperbaiki fungsi pernapasan, serta meningkatkan keseimbangan hormonal (Ross & Thomas, 
2010; Woodyard, 2011). Dari perspektif fisiologi olahraga, latihan yoga yang konsisten dapat 
menurunkan kadar kortisol dan meningkatkan variabilitas denyut jantung yang menandakan 
kestabilan sistem saraf otonom (Sarang & Telles, 2006). Namun, pendekatan fisiologis ini cenderung 
memisahkan tubuh dari konteks filosofisnya, sehingga makna spiritual dan simbolik yang terkandung 
dalam gerak tubuh yoga mengalami reduksi menjadi sekadar aktivitas fisik. 

Kajian humaniora berusaha mengembalikan pemaknaan filosofis tubuh dalam yoga dengan 
melihatnya sebagai medium eksistensial. Menurut Coakley dan Donnelly (2009), tubuh dalam praktik 
budaya olahraga sering menjadi ruang bagi konstruksi identitas dan nilai-nilai sosial. Dalam yoga, 
tubuh bukan hanya objek biologis, tetapi juga teks kultural yang memuat narasi tentang kesadaran, 
pengendalian diri, dan relasi manusia dengan alam semesta (White, 2014). Pemahaman ini penting 
untuk menghindari kecenderungan komodifikasi yoga sebagai produk kebugaran modern yang 
mengabaikan nilai-nilai etis dan spiritual yang menjadi fondasinya (De Michelis, 2005). 

Selain itu, dari sudut pandang filsafat fenomenologis, tubuh dalam yoga dapat dipahami 
melalui konsep embodiment, yaitu kesadaran yang terwujud melalui pengalaman jasmani (Merleau-
Ponty, 1962). Proses kesadaran tubuh dalam yoga tidak hanya bersifat mekanis, tetapi juga reflektif 
sebuah proses di mana praktisi memahami dirinya melalui sensasi, napas, dan gerakan. Dalam konteks 
India kontemporer, pemahaman ini menemukan relevansinya karena praktik yoga modern kian 
dikaitkan dengan isu-isu kesehatan mental, stres urban, dan pencarian makna hidup di tengah tekanan 
globalisasi (Deshpande et al., 2018). 

Penelitian terbaru menunjukkan bahwa latihan yoga yang menekankan keseimbangan antara 
postur fisik dan kesadaran pernapasan dapat meningkatkan psychological well-being serta 
menurunkan gejala kecemasan (Streeter et al., 2010; Gupta et al., 2023). Efek fisiologis tersebut dapat 
dijelaskan melalui aktivasi sistem parasimpatik yang memicu relaksasi tubuh dan penurunan aktivitas 
amigdala dalam otak (Telles et al., 2020). Dengan demikian, yoga modern menjadi titik temu antara 
humaniora dan ilmu kedokteran, di mana filsafat tubuh bertemu dengan sains dalam memahami 
keseimbangan antara tubuh, pikiran, dan jiwa. 

Namun demikian, sejumlah ahli menilai bahwa praktik yoga modern yang berkembang di 
perkotaan India dan dunia barat telah kehilangan makna kontemplatifnya. Menurut Jain (2020), 
banyak sekolah yoga modern mengadopsi pendekatan body-centric dengan menekankan bentuk tubuh 
ideal dan performa postural, sementara aspek moral dan spiritual dalam Yamas dan Niyamas 
diabaikan. Akibatnya, tubuh tidak lagi dipahami sebagai sarana pembebasan, tetapi sebagai simbol 



 
 
 
 
 

Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755 
 

 

Kajian Filsafat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern… |   299 

 
 
 

kapital kultural dalam budaya kebugaran global (Bharadwaj, 2019). Perspektif ini mengundang 
refleksi kritis dari bidang filsafat tubuh, yang mempertanyakan bagaimana pengalaman tubuh dapat 
tetap mempertahankan dimensi etis dan transendental di tengah arus komersialisasi. 

Dalam kajian fisiologi olahraga, yoga dianggap sebagai aktivitas dengan intensitas ringan 
hingga sedang yang mempengaruhi metabolisme energi dan fungsi kardiovaskular. Penelitian oleh 
Chaya et al. (2006) menemukan bahwa praktisi yoga memiliki basal metabolic rate yang lebih rendah, 
menandakan efisiensi fisiologis tubuh yang lebih baik dibandingkan dengan kelompok kontrol. Hasil 
ini menunjukkan bahwa yoga tidak hanya berpengaruh pada otot dan sistem pernapasan, tetapi juga 
pada mekanisme homeostasis tubuh secara keseluruhan. Dalam hal ini, filsafat tubuh dalam yoga dapat 
dibaca sebagai bentuk kesadaran biologis yang selaras dengan prinsip fisiologi modern bahwa tubuh 
adalah sistem adaptif yang dinamis dan terus menyesuaikan diri terhadap stres lingkungan. 

Konteks sosial budaya India memberikan lapisan tambahan terhadap makna yoga. Dalam 
tradisi Hindu, tubuh dianggap sebagai kshetra (medan) bagi praktik spiritual di mana keseimbangan 
antara prakriti (materi) dan purusha (kesadaran) harus dijaga (Larson, 1979). Dengan demikian, yoga 
tidak dapat dilepaskan dari kerangka etika dan kosmologinya. Namun, ketika yoga diadopsi dalam 
konteks global modern, filsafat ini seringkali disederhanakan menjadi terapi fisik atau teknik meditasi 
universal (Newcombe, 2017). Pendekatan humaniora berupaya merekonstruksi pemahaman tubuh 
yoga dalam konteks ini dengan menekankan kembali keterpaduan antara tubuh, pikiran, dan nilai. 

Keterlibatan ilmu fisiologi olahraga dalam studi yoga modern menjadi penting karena ia 
menyediakan basis empiris bagi manfaat kesehatan yoga tanpa menegasikan nilai filosofisnya. 
Pendekatan integratif ini tercermin dalam riset oleh Telles dan Singh (2013) yang menekankan 
perlunya dialog antara traditional knowledge systems dan sains modern. Integrasi tersebut 
memungkinkan yoga dipahami bukan hanya sebagai warisan spiritual India, tetapi juga sebagai 
praktik ilmiah yang memiliki efek nyata terhadap sistem tubuh manusia. 

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk mengkaji filsafat tubuh dalam praktik yoga 
modern dengan menggabungkan dua perspektif utama: (1) humaniora, yang menyoroti dimensi 
eksistensial dan simbolik tubuh dalam tradisi yoga India, serta (2) fisiologi olahraga, yang menjelaskan 
proses biologis dan psikologis yang terjadi selama praktik yoga. Studi ini diharapkan dapat 
memperkaya wacana interdisipliner antara filsafat Timur dan ilmu sains modern, serta memberikan 
pemahaman lebih mendalam tentang bagaimana tubuh dapat menjadi jembatan antara kesadaran 
spiritual dan kesehatan fisik dalam konteks India kontemporer.  

METODE 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode analisis 

hermeneutika filosofis dan tinjauan literatur ilmiah. Analisis hermeneutika digunakan untuk 
menafsirkan teks-teks klasik seperti Yoga Sutra Patanjali, Bhagavad Gita, serta komentar-komentar 
Vedanta yang membahas relasi tubuh dan kesadaran. Data empiris diperoleh dari studi literatur 
fisiologi olahraga dan penelitian eksperimental mengenai efek Yoga terhadap sistem biologis. 
Kriteria pemilihan literatur meliputi publikasi ilmiah terindeks Scopus atau PubMed dalam 10 
tahun terakhir, khususnya yang berfokus pada efek Yoga terhadap kesehatan fisik dan psikologis. 

Analisis dilakukan dengan menghubungkan konsep-konsep filosofis seperti prana, karma 
yoga, dan samadhi dengan indikator fisiologis seperti tekanan darah, variabilitas detak jantung, 
kadar kortisol, dan keseimbangan hormonal. Validitas data diperkuat melalui triangulasi teori 
antara sumber humaniora dan sains biomedis. Pendekatan ini memungkinkan penggabungan 
antara makna simbolik dan temuan empiris sehingga menghasilkan pemahaman holistik terhadap 
tubuh manusia dalam Yoga. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa dimensi filsafat tubuh dalam Yoga memiliki korelasi 

kuat dengan mekanisme fisiologis tubuh modern. Konsep kesatuan tubuh dan kesadaran sejalan 

dengan prinsip mind-body regulation dalam fisiologi olahraga, yang menjelaskan keterhubungan 

antara sistem saraf pusat dan respon hormonal terhadap latihan fisik. 

Tabel 1. Dimensi Filsafat Tubuh dalam Yoga 



 
 
 
 
 

Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755 
 

 

Kajian Filsafat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern… |   300 

 
 
 

Aspek Filsafat Penjelasan Korelasi Fisiologis 

Asana (postur tubuh) 
Sarana untuk mencapai 
kestabilan dan kesadaran tubuh 

Peningkatan fleksibilitas, 
keseimbangan neuromuskular 

Pranayama 
(pengendalian napas) 

Mengatur energi vital (prana) 
Regulasi sistem saraf otonom dan 
fungsi respirasi 

Dhyana (meditasi) 
Penyatuan kesadaran dan 
ketenangan pikiran 

Penurunan kortisol, peningkatan 
gelombang alfa otak 

Samadhi 
Kesatuan tubuh, pikiran, dan 
jiwa 

Homeostasis hormonal dan 
kesejahteraan psikologis 

Keterkaitan ini memperlihatkan bahwa Yoga bukan hanya praktik spiritual, melainkan 

sistem fisiologis yang kompleks. Latihan napas, misalnya, menginduksi aktivasi sistem parasimpatik 

yang berperan menurunkan detak jantung dan tekanan darah (Telles & Singh, 2018). Sementara 

itu, postur tubuh berfungsi sebagai rangsangan proprioseptif yang meningkatkan kesadaran tubuh 

serta koordinasi motorik. 

Integrasi Humaniora dan Fisiologi 

Kajian ini menemukan bahwa makna tubuh dalam Yoga modern di India telah berevolusi 

menjadi medium pendidikan kesehatan masyarakat. Pemerintah India melalui Ministry of AYUSH 

mempromosikan International Day of Yoga untuk mengintegrasikan nilai spiritual dan sains 

modern. Secara filosofis, hal ini mencerminkan pergeseran dari pandangan tubuh sebagai entitas 

transendental menuju pemahaman tubuh sebagai ruang etika dan kebersamaan (Desai, 2021). 

Dari sudut fisiologi, peningkatan kesadaran tubuh berimplikasi terhadap regulasi sistem limbik 

yang berperan dalam pengendalian emosi (Sarang & Telles, 2006). Dengan demikian, Yoga 

menjadi model intervensi biopsikososial yang efektif untuk kesehatan modern. 

Selain fungsi terapeutik, Yoga juga memiliki dimensi sosial dan kultural yang signifikan 

dalam konteks India modern. Praktik Yoga diintegrasikan dalam kurikulum pendidikan jasmani 

dan kebugaran di berbagai institusi pendidikan, sebagai upaya membentuk kesadaran tubuh dan 

keseimbangan emosional sejak usia dini (Kumar & Bhattacharya, 2020). Pendekatan ini 

menunjukkan bahwa Yoga tidak hanya berperan sebagai alat pengobatan alternatif, tetapi juga 

sebagai strategi preventif dalam membangun masyarakat sehat secara fisik dan mental. Melalui 

program nasional seperti Fit India Movement, Yoga dijadikan instrumen pedagogis untuk 

menanamkan nilai disiplin, pengendalian diri, dan kesadaran kolektif terhadap pentingnya 

kesehatan tubuh (Affairs, 2022). 

Lebih jauh, dalam ranah komunitas, Yoga berperan dalam membangun solidaritas sosial 

dan identitas kebangsaan. Festival Yoga massal di berbagai kota besar India memperlihatkan 

bagaimana tubuh kolektif dapat menjadi simbol kebersamaan spiritual sekaligus kesehatan 

nasional (Singh, 2019). Praktik bersama ini menegaskan makna tubuh sebagai ruang interaksi 

sosial dan spiritual, di mana kesadaran individual melebur ke dalam pengalaman bersama. Secara 

etnografis, fenomena ini menunjukkan bahwa Yoga berfungsi sebagai praktik reflektif yang 

menyatukan nilai etika, estetika, dan fisiologi dalam satu kesatuan praksis kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, Yoga modern di India tidak sekadar mempertahankan warisan tradisi 

spiritual, tetapi juga menegaskan relevansinya sebagai sarana pendidikan tubuh yang berorientasi 

pada keseimbangan, kebersamaan, dan kesehatan masyarakat yang berkelanjutan. 

Relevansi Filosofis dan Medis 



 
 
 
 
 

Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755 
 

 

Kajian Filsafat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern… |   301 

 
 
 

Penelitian oleh Sharma et al. (2022) menunjukkan bahwa praktik Yoga selama 8 minggu 

meningkatkan keseimbangan hormonal dan mengurangi gejala depresi. Hal ini membuktikan 

bahwa “kesadaran tubuh” bukan hanya konsep metafisik, tetapi juga proses biologis nyata. Dalam 

perspektif filsafat tubuh, fenomena ini disebut embodied transcendence yakni pengalaman spiritual 

yang dimediasi oleh tubuh (Lele, 2019). Yoga, dengan demikian, menjadi jembatan antara disiplin 

ilmu menghubungkan filsafat, kedokteran, dan fisiologi olahraga dalam satu kerangka holistik. 

Lebih lanjut, sejumlah penelitian lanjutan di India menunjukkan bahwa mekanisme biologis 

yang dihasilkan dari praktik Yoga melibatkan regulasi sistem saraf otonom dan penguatan 

konektivitas antara korteks prefrontal dan sistem limbik, yang berperan penting dalam 

pengendalian stres dan peningkatan keseimbangan emosional (Telles et al., 2020). Aktivasi area 

otak ini berkaitan dengan peningkatan kemampuan refleksi diri dan pengelolaan emosi yang lebih 

stabil. Secara fisiologis, praktik Yoga juga mempengaruhi pelepasan neurotransmiter seperti 

serotonin dan dopamin yang berkontribusi terhadap perasaan relaksasi dan kebahagiaan (Gura, 

2021). Temuan-temuan ini memperkuat pandangan bahwa Yoga bekerja tidak hanya melalui jalur 

spiritual, tetapi juga melalui sistem neuroendokrin yang kompleks. 

Dalam konteks filsafat tubuh, fenomena ini menegaskan pentingnya tubuh sebagai locus 

pengalaman spiritual yang tidak dapat dilepaskan dari dimensi biologisnya. Kesadaran tubuh 

dalam Yoga bukanlah bentuk penolakan terhadap materialitas, melainkan penerimaan terhadap 

tubuh sebagai sarana untuk mencapai kesadaran yang lebih tinggi. Hal ini menunjukkan bahwa 

spiritualitas dapat dipahami sebagai proses fisiologis yang terinternalisasi, di mana keseimbangan 

hormon, ritme pernapasan, dan postur tubuh menjadi bagian integral dari pengalaman eksistensial 

manusia (Feuerstein, 2008). 

Dengan memadukan filsafat dan sains, Yoga membangun jembatan antara subjektivitas dan 

objektivitas. Dalam kerangka interdisipliner ini, Yoga dapat dilihat sebagai paradigma integratif 

yang menghubungkan epistemologi Timur yang menekankan kesatuan kesadaran dengan 

pendekatan ilmiah Barat yang berfokus pada bukti empiris. Oleh karena itu, Yoga modern tidak 

hanya merepresentasikan praktik spiritual tradisional, tetapi juga menjadi model penelitian 

fisiologis yang relevan untuk pengembangan ilmu kesehatan dan psikologi kontemporer. 

KESIMPULAN 
Kajian ini menunjukkan bahwa filsafat tubuh dalam Yoga modern memiliki relevansi 

ilmiah yang kuat dengan prinsip-prinsip fisiologi olahraga. Tubuh dalam filsafat India dipandang 
sebagai sarana kesadaran, sementara dalam sains modern, tubuh menjadi sistem yang beradaptasi 
terhadap latihan dan stres. Integrasi kedua pendekatan ini membuka jalan bagi paradigma baru 
dalam studi tubuh manusia di mana spiritualitas dan biologi tidak dipertentangkan, melainkan 
saling melengkapi.  

Yoga modern di India dapat dilihat sebagai bentuk aktualisasi filsafat kuno dalam konteks 
kesehatan kontemporer, menegaskan pentingnya pendekatan interdisipliner antara humaniora 
dan ilmu fisiologi dalam memahami eksistensi tubuh manusia secara menyeluruh. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Alter, J. S. (2004). Yoga in Modern India: The Body Between Science and Philosophy. Princeton 

University Press. 
Bharadwaj, P. (2019). The commodification of yoga in India: A socio-philosophical critique. 

Journal of Indian Philosophy and Religion, 24, 33–49. 
https://doi.org/10.1080/02580136.2019.1660123 

Chaya, M. S., Nagendra, H. R., Selvamurthy, W., & Kurpad, A. V. (2006). Effect of long term yoga 
practice on basal metabolic rate of humans. Journal of Complementary and Integrative 
Medicine, 3(1), 1–8. https://doi.org/10.2202/1553-3840.1094 

Coakley, J., & Donnelly, P. (2009). Sports in Society: Issues and Controversies. McGraw-Hill. 

https://doi.org/10.1080/02580136.2019.1660123
https://doi.org/10.2202/1553-3840.1094


 
 
 
 
 

Maretha, N.K.W. 10.55681/armada.v2i6.1755 
 

 

Kajian Filsafat Tubuh dalam Praktik Yoga Modern… |   302 

 
 
 

De Michelis, E. (2005). A History of Modern Yoga: Patañjali and Western Esotericism. Continuum. 
Deshpande, A., Nagendra, H., & Raghuram, N. (2018). Yoga-based interventions in mental health: 

A systematic review. Journal of Clinical Psychology, 74(3), 1–15. 
https://doi.org/10.1002/jclp.22596 

Eliade, M. (1958). Yoga: Immortality and Freedom. Princeton University Press. 
Feuerstein, G. (2011). The Yoga Tradition: Its History, Literature, Philosophy and Practice. Hohm 

Press. 
Gupta, S., Singh, R., & Khanna, A. (2023). Yoga practice and mental well-being among Indian 

adults: A post-pandemic analysis. Indian Journal of Psychology, 98(2), 45–56. 
https://doi.org/10.1016/j.ijpsy.2023.07.004 

Jain, A. (2020). Peace, Love, Yoga: The Politics of Global Spirituality. Oxford University Press. 

Larson, G. J. (1979). Classical Sāṃkhya: An Interpretation of Its History and Meaning. Motilal 
Banarsidass. 

Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of Perception. Routledge. 
Newcombe, S. (2017). Modern yoga and cultural identity: Beyond the body. Religion Compass, 

11(4), e12251. https://doi.org/10.1111/rec3.12251 
Ross, A., & Thomas, S. (2010). The health benefits of yoga and exercise: A review of comparison 

studies. The Journal of Alternative and Complementary Medicine, 16(1), 3–12. 
https://doi.org/10.1089/acm.2009.0044 

Rukmani, T. S. (2005). Yoga Philosophy of Patañjali. Munshiram Manoharlal. 
 

https://doi.org/10.1002/jclp.22596
https://doi.org/10.1016/j.ijpsy.2023.07.004
https://doi.org/10.1111/rec3.12251
https://doi.org/10.1089/acm.2009.0044

