Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam
Kontemporer

M. Kairul Fatihin
Program Studi Sastra Arab, Universitas Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia
Corresponding Author’s e-mail : fatihin@maulanamalikirahim.ac.id

ARUN=1D=]

JURNAL PENELITIAN MULTIDISIPLIN

e~ISSN: 2964-~2981
ARMADA : Jurnal Penelitian Multidisiplin
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/armada
Vol. 2, No. 7, Juli 2024

Page: 395-405

DOI:
https://doi.org/10.55681/armada.v2i6.1363

Article History:
Received: June, 22 2024
Revised: Juli, 15 2024
Accepted: Juli, 20 2024

Abstract : The purpose of this research is to explain the
Importance of legal maxims (al-qgawa‘id al-fighiyyah) as
legal guidelines for Muslims in their daily lives. Without
such guidance, Muslims would be unable fo defermine the
limits of permissible actions or fo prioritise which deeds
should be carried ouf or abandoned. In Islam, the primary
sources of guidance are the Qur’an and the Sunnah of the
Prophet, which serve as the main references in conduct
and in resolving legal issues. The Quran, as a
comprehensive guide fo life, offers perfect and complete
feachings, though if often sets out only fundamental
principles, which are then elaborated by the Sunnah of the
Prophet. Figh, defined as knowledge of the practical
rulings of Islamic law derived from evidence, represents
the resulf of jjtihad by scholars who deduce rulings from
the Qur'an and Sunnah. Figh is characterised by flexibility
and the ability fo evolve over time, leading fo the
emergence of various schools of thought. To understand
and apply figh eftectively, mastery of usul al-figh and al-
gawa‘id al-fighiyyah is essential, as these disciplines
facilitate legal deduction and the resolution of new issues
not explicitly mentioned in the revealed fexts.

Keywords : Qurian, [jitihad, Sunnah, Qawa ‘id Fiqhiyyah

Abstrak : Tujuan penelitian ini adalah untuk menjelaskan
pentingnya kaidah-kaidah figih sebagai pedoman hukum
bagi umat Islam dalam kehidupan sehari-hari. Tanpa
pedoman ini, umat Islam tidak dapat mengetahui batas-
batas tindakan yang diperbolehkan dan tidak dapat
menentukan prioritas perbuatan yang harus dilakukan
atau ditinggalkan. Dalam Islam, pedoman utama adalah
Al-Qur’an dan Sunnah Nabi yang menjadi rujukan utama
dalam berperilaku dan menyelesaikan masalah hukum.
Al-Qur’an, sebagai pedoman hidup, memberikan ajaran
yang sempurna dan lengkap, meskipun sering kali hanya
mencakup prinsip-prinsip dasar yang kemudian
ditafsirkan lebih lanjut oleh Sunnah Nabi. Figih, yang
didefinisikan sebagai pengetahuan tentang hukum-
hukum syara’ yang bersifat amaliyah berdasarkan dalil,
merupakan hasil ijtihad para mujtahid dalam menggali
hukum dari Al-Qur’an dan Sunnah. Figih ini bersifat
elastis dan dapat berkembang seiring waktu, yang
mengarah pada munculnya berbagai mazhab figih.
Untuk memahami dan menerapkan figih dengan baik,
diperlukan penguasaan terhadap ilmu ushul figh dan al-
gawaid  al-fighiyyah, yang membantu dalam
mengistinbathkan hukum syara’ dan menyelesaikan
masalah-masalah baru yang tidak dijelaskan langsung

| 395


https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/armada

Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

oleh nash. Banyak ulama dari berbagai mazhab figih telah
menulis tentang kaidah kaidah figih, hal ini terbukti
dengan banyaknya karya karya ulama masa lalu, yang
menjadi landasan penting dalam memahami dan
mengempangkan hukum Islam.

Kata Kunci : Al- Qur’an, Ijtihad, Sunnah, Qowaid
Fighiyyah

PENDAHULUAN

Salah satu yang menjdi pedoman bagi ummat islam untuk menjalankan hidup atau pun
menyelesaikan masalah yang dihadapi sehari-hari adalah dengan adanya kaidah-kaidah fiqih.
Ummat islam tidak dapat mengetahui Batasan Batasan boleh atau tidak nya suatu hukum itu
dilakukan tanpa adanya pedoman. Ummat islam juga tidak dapat memutuskan manakah hal
yangbeik untuk di kerjakan atau pun sebaliknya. Dalam hal apapun baik perbuatan atau pun
perilaku ummat islam terikat dengan peraturan — peraturan yang telah ditetapkan oleh ajaran
agama islam atau pun tradisi-tradisi adat budaya.

Al-Qur’an dan sunnah nabi adalah pedoman yang menjadi rujukan bagi ummat islam
dalam berbagai permasalahan yang dihadapi sehari-hari, baik masalah kecil mau pun masalah
besar. Kita diperintahkan untuk mentaati Allah dan Rasul-Nya, tidak boleh berpaling dari
keduanya, seperti dipahami dari ungkapan imperatif Allah dalam surat Al-Imran ayat 32.

A0 EL Y a0 56 55 36 I3 ) 1540 ok
Artinya: Katakanlah (Nabi Muhammad), “Taatilah Allah dan Rasul(-Nya). Jika kamu
berpaling, sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang katir.”

Umat Islam hingga sekarang tetap menjadikan kalam Tuhan dan Sunnah Nabi itu sebagai
sandaran utama dalam berperilaku dan dan berbuat. Tidak hanya itu, kedua sumber hukum itu
dijadikan rujukan utama dalam penyelesaian-penyelesaian berbagai masalah, baik secara langsung
maupun tidak langsung, termasuk masalah hukum. Al-Qur’an sebagai pedoman hidup
mengandung ajaran yang sempurna dan lengkap, sekalipun memang terkadang di dalamnya
hanya dijelaskan prinsip-prinsip atau dasar-dasarnya saja. Kesempurnaan dan kelengkapan ini
dipahami dari AlQur’an, surat al-Ma’idah ayat 3:

Artinya: Pada hari ini felah Aku sempurnakan agamamu untfukmu, felah Aku
cukupkan nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu.

Prinsip-~prinsip ajaran tersebut lebih lanjut ditafsirkan dan dirinci oleh Sunnah Nabi, baik
dalam bentuk perkataan, perbuatan maupun dalam bentuk persetujuannya terhadap perbuatan
atau prilaku sahabat-sahabatnya. Syihab al-Din Abu al-Abbas Ahmad ibn Idris al-Qarafi adalah
seorang tokoh dari mazhab maliki mengatakan bahwa ilmu fiqih adalah ilmu yang mempelajari
tentang hukum hukum syara’ yang bersifat amaliyah dan berdasarkan dalil. Berangkat dari
pernyataan tersebut dapat disimpulkan bahwa ilmu fiqih adalah hasil ijtihad yang di lakukan para
mujtahid untuk menggali isi yang terkandung dalam Al-Qur’an dan sunnah Rasulullah SAW. Agar
bisa menetukan atau menjawab berbagai persoalan — persoalan hukum yang ada di tengah —
tengah ummat islam. Jelas terlihat bahwa figih tidak di dapatkan melalui jalan taqlid. Di samping
itu, bukan dinamakan dengan figh apabila mengetahui hukum Allah melalui ketentuan yang
termasuk dalam kategori ma’lum bi al-dharurah.

Dari sudut pandang yang lain dapat disimpulkan pula bahwasany ailmu fiqih adalah kajian
ilmu yang menitik beratkan pembahsannya kepada ayat ayat yang terdapat di dalam Al-Qur’an
dan juga sunnah Rasulullah yakni hadist, sebagai hasil ijtihat dari para ulama mujtahid maka bisa
membuahkan perubahan, keberagaman, dan hal ini dikembangkan oleh ulama mujtahid
berikunya. Mengapa bisa ada hukum yang berubah? Jawabannya dalah karena ilmu figih itu

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 396



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

fleksibel mengikuti perkembangan zaman yang ada, amaka dari itu para ulma juha terus
bermujtahid, mengukuti arus perubahan zaman yang berbeda dari zaman sebelumnya. Sepanjang
Sejarah tasyri’ telah melahirkan keberagamanmazhab — mazhab figih. Tegasnya, figh memiliki
relativitas dari sisi kepada siapa figh itu dihubungkan, kepada imam Abt Hanifah, Malik, Syafi’i,
Ahmad bin Hanbal atau Daud al-Zahiri.

Dengan berjalannya waktu yang sudah cukup lama, fiqih sebagai hasil dari ijtihad para
ulama mujtahid dapat kita jumpai diberbagai kibat — kitab fiqih dengan beragam mazhab serta
beragam pula cara penjelasannya. Pada zaman yang sudah sangat canggih sepeti sekarang ini
banyak kitab-kitab figih yang di kait kaitkan dengan mazhab mazhab fiqih tertentu, namunpada
kitab tersebut dipaparkan persoalan persoalan figih dengan ditelaah dari berbagai mazhab mazhab
yang berbeda. Agar kita sebagai penikmat hasil ijtihad para ulama dapat memahami dan
mengetahui dengan beaik dan benar apa apa asaja yang telah diwariskan oleh para ulama mujtahid
kepada kita. Kemampuan berbahasa arab yang baik dan benar bukan menjadi modal satu — satu
nya untuk dapat memahami suatu hukum yang ada, melainkan harus juga memiliki pemahaman
terhadap sutuasi dan kondisi yang ada pada saat kitab tersebut ditulis oleh para ulama mujtahid.
Hal ini berkaitan dengan ilmu Tarikh tasyri’ atau biasa disebut dengan Sejarah penetaoan hukum,
maka dari itu Tarikh tasyri’ wajib juga dipahamni dengan baik dan benar.

Pada beberapa persoalan, hal hal yang telah dijdikan sebagai rumusa oleh ulama masa lalu
sangat membantu ulama pada zaman sekarang ini untuk menetapkan suatu hukum terhadap kasus
baru yang ada di masyarakat pada saat ini. Dan memamng hal tersebut harus sama sama dipahami
karena bnayak nya persoalnan ummat yang baru dan tidaj ada pada masa alau maka jika hanya
menguasai figih masa lalau belum tentu dapat menjawa persoalan fiqih yang terjadi pada era
modern zaman ini. Maka dengan demikian maka para ulama di tuntut untuk memnguasai dan
memahami dua jenis ilmu yang lain yakni ilmu usul fiqih dan qowaid figihiyah.

[Imu usul figih menjadi ilmu yang sangat penting untuk dikuasai, karena ilmu usul figih
ini merupakan sebuah ilmu yang mempelajari metode metode dalam menggali hukum dalam
menetapkan figih. Lebih tepatnya ilmu usul figih ini mempelajari dan membahas tentang kaidah
kaidah umum (kulli) yang dipergunakan untuk mengambil intisari hukum syara’ melalui dali dalil
yang terperinci. Jika seorang ulama figih tidak mengetahi dan tidak menguasai ilmu usul fiqih,
maka tidak akan dapat menetapkan hukum terhadap suatu persoalan yang terjadi di Masyarakat.

Salah satu manfaat dari mempelajari ilmu usul figih adalah membimbing para mujtahid
atau ahli figih untuk mengambil istinbat hukum syara’ secara baik dan benar serta dapat
dipertanggungjawabkan. Melalui ushul figh pun dapat ditemukan jalan keluar dalam
menyelesaikan dalil-dalil yang kelihatan bertentangan satu sama lain. Bahkan, lewat dalil-dalil
yang ada dalam kajian ushul figh, seperti qiyas, istihsan, maslahat al-mursalah, istishab, dan urf,
dapat dijadikan landasan dalam menetapkan hukum terhadap persoalan yang tidak dijelaskan
langsung oleh nash hukumnya. Hal ini yang dapat membantu umat Islam dalam menjawab
berbagai persoalan yang muncul dalam kehidupan umat Islam sesuai dengan tuntunan al-Qur’an
dan Sunnah.

Selain itu, untuk mampu menetapkan hukum, seorang ulama dituntut pula memahami al-
gawaid al-fighiyyah. Dalam sejumlah buku dikemukakan bahwa al-qawaid al-fighiyyah adalah
suatu kaidah kulli (bersifat umum) yang sesuai dengan juz’iyyah (bagian-bagian) yang banyak,
yang melaluinya diketahui hukum-hukum juz’iyyah. Definisi ini menggambarkan bahwa al-
gawaid al-fighiyyah merupakan kaidah-kaidah yang bersifat umum, dimana sengaja dirumuskan
para fugaha untuk melingkupi sejumlah persoalan figh yang berada di bawahnya, sehingga dapat
dipakai untuk berbagai masalah dan furu’. Tegasnya, apabila ada suatu masalah figh yang dapat
dijangkau oleh suatu kaidah figh, maka masalah figh itu ditempatkan di bawah kaidah figh
tersebut.

Melalui kaidah figh yang bersifat umum memberikan peluang bagi para pemerhati figh
dan mereka yang melakukan studi terhadap figh untuk dapat menguasai figh dengan lebih mudah
dan tidak memerlukan waktu yang terlalu lama. Dengan kata lain, memahami kaidah figh
merupakan metode termudah untuk mengumpulkan cabang permasalahan figh dan menjauhkan
kita dari kebingungan. Ini dimungkinkan tercapai melalui penguasaan terhadap kaidah figh secara
baik, sehingea tidak perlu dalam setiap persoalan merujuk kepada rincian uraian yang terdapat

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 397



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

dalam berbagai kitab figh. Upaya merujuk terhadap kitab-kitab figh menjadi penting untuk
menguasai seluk beluk sebuah persoalan ketika memang dibutuhkan untuk mengetahui landasan
filosofis dan rincian suatu masalah agar pemahaman tentangnya menjadi komprehensif.

Melakukan studi terhadap karya-karya ulama masa lalu ditemukan cukup banyak ulama
dari berbagai mazhab figh yang menulis tentang kaidah figh ini. Diantara buku tentang kaidah
figh itu adalah Qawaid al-Ahkam fi Mashalih al-Ahkam ditulis oleh seorang ahli figh mazhab
Syafi’i yang bernama Izzudin Abd al-Aziz bin Abd al-Salam, al-Furu’ yang ditulis oleh seorang ahli
figh mazhab Maliki yang bernama Syihab al-Din Ahmad bin Idris al-Qarafi, alQawaid yang ditulis
oleh seorang ahli figh mazhab Hanbali bernama Abd al-Rahman bin Rajab dan al-Asbah wa al-
Nazhair ditulis oleh seorang ulama mazhab Syafi’i yang bernama Abd al-Rahman alKamal bin
Muhammad al-Suyuthi.

METODE PENELITIAN

Metode dalam penelitian ini menggunakan metode kualitatif dan berjenis library research
(penelitian kepustakaan). Peneliti menggunakan pendekatan hukum normatif dalam menganalisis
data. Teknik analisis yang digunakan menggunakan deskriptif analitik. Data diambil dari berbagai
literatur seperti buku, jurnal, karya ilmiah, website resmi dan sumber terkait sesuai dengan tema
penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Qowaid Fighiyyah
Untuk mengetahui pengertian al-qawaid al-fighiyyah dengan baik, perlu terlebih dahulu
dijelaskan kata kunci yang terdapat dalam istilah tersebut. Dalam hal ini, ada dua kata kunci dalam
istilah tersebut, dimana masing-masingnya mempunyai makna tersendiri. Kata qawaid merupakan
bentuk jama’ dari kata qaidah yang secara bahasa berarti asas atau dasar, baik dalam bentuk
inderawi maupun maknawi. Kata qaidah yang berarti dasar dalam bentuk inderawi dapat diamati
dalam ungkapan bahasa Arab, yaitu qawaid al-bait yang berarti dasar atau pondasi rumabh.
Sementara kata qaidah yang berarti dasar dalam bentuk maknawi dapat diamati dalam ungkapan
qowa’id al-din yang berarti dasar atau asas agama. Qaidah dengan makna ini dapat ditemukan
dalam firman Allah berikut:
el gt 31 301 G 8 6 By o) e Selsd) 1y 23 3
Artinya: (Ingatiah) ketika Ibrahim meninggikan fondasi Baitullah bersama Ismail
(seraya berdoa), “Ya Tuhan kami, terimalah (amal) dari kami. Sesungguhnya
Fngkaulah Yang Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.

Dalam ayat ini, kata al-qawaid diartikan dengan dasar. Dengan demikian ayat tersebut
menegaskan bahwa nabi Ibrahim dan Ismail yang diberikan amanah oleh Allah untuk
meninggikan dan membina dasar-dasar atau pondasi baitullah. Musthafa Ahmad Zarqa’, dengan
mengutip pendapat para ahli ilmu nahwu menegaskan bahwa gawaid secara bahasa mengandung
pengertian hukum yang dapat diterapkan pada semua bagianbagiannya.

Sementara kata figh secara etimologi berasal dari kata fighan (%) yang merupakan masdar
dari fi’il madhi faqiha (48) dan fi’il mudhori’nya yafqahu (43) berarti paham. Sebagian ulama ada
yang berpendapat bahwa kata figh berarti paham mendalam untuk sampai kepadanya perlu
mengerahkan pemikiran secara sungguh-sungguh. Kedua arti figh ini dipakai para ulama dan
masing-masingnya mempunyai alasan yang kuat. Kata figh dengan arti paham atau memahami
didukung firman Allah surat Hud, 11:91.

Artinya: Mereka berkata, “Wahai Syu’aib, Kami tidak banyak mengerti apa yang

engkau katakan ifu, sedangkan kami sesungguhnya memandang engkau
sebagai seorang yang lemah di antara kami. Kalau tidak karena keluargamu,

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 398



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

tentu kami telah melemparimu (dengan batu), sedangkan engkau pun bukan
seorang yang berpengaruh atas kami.”

Kata figh juga digunakan untuk menunjukkan pemahaman terhadap sesuatu dengan baik
secara lahir maupun batin. Makna ini sejalan dengan firman berikut: ) . .
O34 aglal ) Layiad S k]
Artinya: Perhatikanlah, bagaimana Kami menjelaskan berulang-ulang tanda-tanda
(kekuasaan Kami) agar mercka memahami(-nya).

Kata figh yang berkembang di kalangan ulama secara khusus berarti paham secara
mendalam. Orang yang memiliki pemahaman mendalam tentang figh disebut faqih. Kata fagaha
atau yang seakar dengannya muncul dalam Qur’an sebanyak 20 kali yang sebagian besarnya
mengacu kepada makna pemahaman mendalam. Periode awal Islam, para ulama (kalangan
sahabat dan tabi’in) memahami figh dengan pengetahuan atau pemahaman tentang agama Islam
yang terdapat dalam Qur’an dan Hadis. Hal ini mengingat ketika itu ilmu-ilmu keislaman belum
berdiri sendiri. Dalam perkembangan masa selanjutnya, para ulama memahami figh sebagai
pengetahuan tentang hukum-hukum syara’ yang bersifat amaliyah.

Dalam pengertian terakhir ini, Abd al-Wahhab al-Khallaf mendefinisikan figh, yaitu
pengetahuan tentang hukum-hukum syara’ yang bersifat amaliyah yang digali dari dalil-dalil
terperinci. Definisi ini menggambarkan bahwa figh merupakan hasil ijtihad para ulama melalui
pengkajian terhadap dalil-dalil tentang suatu persoalan hukum yang terdapat dalam Qur’an dan
Sunnah. Ini mengisyaratkan bahwa figh bukan dihasilkan para ulama melalui taqlid. Dari
pendekatan bahasa terhadap kata qaidah dan figh seperti dikemukakan di atas dapat
mempermudah dalam memahami definisi kaidah figh secara istilah yang dikemukakan para
ulama. Dalam hal ini, ada beberapa definisi kaidah figh secara istilah yang dikemukakan para
ulama. Ibn Subki mengemukakan definisi kaidah figh seperti dikutip al-Nadawi yaitu:

Lo LSl gl 5 3 s S e (3abaiy 31 IS Y

Artinya: Suafu kaidah kulli (bersifat umum) yang sesuai dengan juziyyah

(bagianbagian) yang banyak, yang melaluinya di ketahui hukum hukum
Juz’iyyah.

Definisi ini menggambarkan ada beberapa unsur penting dalam definisi al-qawaid al-
fighiyyah, yaitu kaidahnya bersifat umum, kaidah umum itu dapat diterapkan pada bagian-
bagiannya, dan melalui kaidah umum itu dapat diketahui hukum-hukum juz’iyyah. Setelah
mempelajari definisa al-qawaid al-fighiyyah yang dikemukakan para ahli figh, Zarqa’
merumuskan definisi al-qawaid fighiyyah, yaitu kaidah figh yang bersifat umum tersusun dalam
teks~-teks (nash) yang singkat lagi mendasar mengandung hukumhukum syara’ yang bersifat
umum tentang sejumlah peristiwa yang masuk dalam objeknya. Ada sejumlah unsur yang
dijelaskan Zarqa’ dalam mendefinisikan kaidah figh yaitu, kaidahnya bersifat umum, tersusun
dalam teks-teks ingkat, dan meliputi sejumlah masalah figh yang menjadi objeknya atau berada di
bawah lingkupnya. Dengan demikian kaidah figh adalah suatu kaidah bersifat umum meliputi
sejumlah masalah figh dan melaluinya dapat diketahui hukum masalah figh yang berada dalam
lingkupnya.

Ruang Lingkup Qowaid Fighiyyah

Ruang lingkup qawaid fighiyyah mencakup serangkaian permasalahan hukum Islam yang
bersifat prinsipil dan bersifat umum. Qawaid fighiyyah, atau prinsip-prinsip hukum Islam,
membahas landasan atau aturan-aturan pokok yang menjadi dasar bagi pemahaman dan
penerapan hukum dalam berbagai situasi kehidupan. Permasalahan-permasalahan figh yang
termasuk dalam ruang lingkup qawaid fighiyyah melibatkan aspek-aspek seperti ibadah,
muamalah, akhlak, dan masalah-masalah lain yang berkaitan dengan kehidupan sehari-hari umat
Islam. Dalam menghadapi dinamika zaman, qawaid fighiyyah berperan sebagai panduan yang
dapat diadaptasi untuk menjawab tantangan-tantangan kontemporer, sechingga tetap relevan dan
sesuai dengan nilai-nilai Islam yang mendasar. Dengan memahami dan mengaplikasikan qawaid

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 399



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

fighiyyah, umat Islam dapat mengambil keputusan yang lebih bijak dan sesuai dengan ajaran Islam
dalam berbagai aspek kehidupan mereka.

Ruang lingkup gawaid fighiyyah juga mencakup keterkaitan antara prinsip-prinsip hukum
Islam dan konsep-konsep keadilan, kemanfaatan, dan perlindungan terhadap hak asasi manusia.
Dalam menjawab permasalahan figh, qawaid fighiyyah tidak hanya mempertimbangkan aspek
formal dari hukum, tetapi juga memperhatikan tujuan atau magqasid syariah yang melibatkan
perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta benda. Oleh karena itu, ruang
lingkup qawaid fighiyyah sangat luas dan melibatkan kajian mendalam terhadap nash-nash (teks-~
teks) agama, serta pemahaman mendalam terhadap konteks sosial dan budaya.

Qawaid fighiyyah juga berperan dalam memberikan landasan bagi proses ijtihad
(penelitian hukum) yang dilakukan oleh ulama untuk menghadapi perubahan zaman. Dengan
memahami prinsip~prinsip dasar yang terkandung dalam gawaid fighiyyah, ulama dapat
mengambil keputusan hukum yang sesuai dengan nilai-nilai Islam tanpa mengabaikan dinamika
perubahan masyarakat. Selain itu, qawaid fighiyyah memberikan kerangka kerja yang kokoh
untuk menjawab tuntutan hukum yang kompleks, termasuk isu-isu kontemporer seperti teknologi,
ekonomi global, dan tantangan-tantangan baru yang muncul dalam masyarakat.

Dengan demikian, ruang lingkup qawaid fighiyyah tidak hanya terbatas pada pemahaman
teks-teks hukum Islam, tetapi juga melibatkan aplikasi yang bijak dan kontekstual terhadap
prinsip-~prinsip tersebut dalam menghadapi berbagai realitas kehidupan.

Selain itu, ruang lingkup qawaid fighiyyah juga mencakup kajian terhadap konsep-konsep
seperti istihsan (penyimpangan yang diperbolehkan), maslahah mursalah (kemaslahatan umum
yang tidak disebutkan dalam teks agama), dan mafsadah (kerusakan atau bahaya) sebagai bagian
integral dari proses ijtihad. Qawaid fighiyyah memberikan pedoman bagi pemikiran kritis dalam
menilai keseimbangan antara mencapai kemaslahatan dan menghindari kerusakan dalam
pengambilan keputusan hukum.

Selain aspek-aspek tersebut, qawaid fighiyyah juga menjadi instrumen untuk memecahkan
masalah-masalah yang bersifat khilafiyyah (kontroversial) di antara para fuqgaha (ahli figh).
Pemahaman mendalam terhadap qawaid fighiyyah memungkinkan para ulama untuk mencapai
kesepakatan atau memberikan solusi yang paling sesuai dengan prinsip-~prinsip Islam, meskipun
terdapat perbedaan pendapat di antara mereka.

Dalam konteks pendidikan hukum Islam, gqawaid fighiyyah menjadi landasan untuk
memahami sistem hukum secara menyeluruh. Pengajaran qgawaid fighiyyah tidak hanya
memberikan wawasan hukum, tetapi juga mengembangkan kemampuan analisis dan pemecahan
masalah, sechingga para mahasiswa dapat menjadi pemikir yang kritis dan mampu menjawab
tantangan zaman dengan perspektif Islam yang komprehensif. Dengan demikian, ruang lingkup
gawaid fighiyyah mencakup dimensi-dimensi yang sangat luas, mulai dari aspek formal hukum
Islam hingga aplikasi praktis dalam kehidupan sehari-hari, memberikan dasar yang kuat untuk
pemahaman mendalam terhadap prinsip-prinsip hukum Islam yang bersifat abstrak namun
memiliki dampak signifikan dalam membimbing perilaku umat Islam.

Persamaan dan Perbedaan Qowaid Fighiyyah, Usul Figh dan Figh
Hubungan antara Qawaid Fighiyah, Figih, Ushul Figih, dan Qawaid Ushuliyyah adalah
sangat erat dan saling terkait dalam konteks pengembangan figih
1. Keterkaitan Pokok Pembicaraan:
Qawaid Fighiyah, Figih, Ushul Figih, dan Qawaid Ushuliyyah tidak dapat dipisahkan satu sama
lain. Keempat ilmu ini saling berkaitan dan memiliki keterkaitan yang erat dengan
perkembangan fiqih.
2. Ilmu yang Berbicara tentang Figih:
Qawaid Fighiyah, Ushul Figih, dan Qawaid Ushuliyyah semuanya adalah ilmu-ilmu yang
membicarakan tentang figih. Oleh karena itu, kajian terhadap Qawaid Fighiyah, Ushul Fiqih,
dan Qawaid Ushuliyyah pada dasarnya adalah kajian terhadap fiqih itu sendiri.
3. Definisi Ushul Figih:
Menurut al-Baidhawy dari kalangan ulama Syafiiyyah, Ushul Figih adalah pengetahuan secara
global tentang dalil-dalil figih, metode penggunaannya, dan keadaan orang yang

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 400



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

menggunakannya. Ini mencakup kajian terhadap dalil, metode penggunaan dalil, sumber
hukum, dan syarat-syarat bagi individu yang menggunakan dalil tersebut.
4. Proses Penggalian Hukum:
Ushul Fiqih dianggap sebagai ilmu yang mengkaji dalil atau sumber hukum dan metode
penggalian hukum dari dalil atau sumbernya. Penggalian hukum dari sumber tersebut harus
dilakukan oleh individu yang kompeten. Hukum yang dihasilkan dari penggalian dalil itulah
yang disebut sebagai Figih.
5. Peran Qawaid Fighiyah:
Qawaid Fighiyah dianggap sebagai kerangka acuan dalam menentukan hukum perbuatan
seorang mukalaf. Qawaid ini membantu dalam memahami dan mengatasi kendala-kendala
praktis yang mungkin muncul dalam menjalankan hukum figih. Contohnya, prinsip " Jl =l
J " (bahaya wajid dihilangkan) dapat menentukan bahwa boleh menunda sholat dari
waktunya jika jiwa terancam.
Dengan demikian, hubungan antara Figih, Qawaid Fighiyah, Ushul Figih, dan Qawaid
Ushuliyyah membentuk landasan yang kompleks dan saling melengkapi dalam pemahaman dan
aplikasi hukum Islam.

Persamaan dan Perbedaan Usul Figh dan Figh
Usul Figh dan Figh adalah dua konsep penting dalam ilmu keislaman yang saling terkait
namun memiliki peran dan fokus yang berbeda. Berikut adalah persamaan dan perbedaan antara
Usul Figh dan Figh:
Persamaan:
1. Kedua Konsep Terkait dengan Hukum Islam:
2. Sama-sama berhubungan dengan pemahaman, penafsiran, dan aplikasi hukum-hukum
Islam.
3. Mempunyai Hubungan Timbal Balik
4. Usul Figh memberikan dasar metodologis untuk merumuskan hukum-hukum Islam,
sementara Figh memberikan hasil praktis dari penerapan metode tersebut.
Perbedaan:
1. Definisi:

e Usul Figh: Merupakan ilmu yang membahas prinsip-~prinsip metodologi dalam menetapkan
hukum-hukum Islam. Fokusnya pada metode penarikan hukum dari sumber-sumber
utama (Al-Qur'an, Hadis, [jma, dan Qiyas).

e Figh: Merupakan ilmu yang berurusan dengan penerapan hukum-hukum Islam dalam
kehidupan sehari-~hari, seperti ibadah, muamalah, dan lainnya

2. Ruang Lingkup:

e Usul Figh: Lebih bersifat abstrak dan teoritis, fokusnya pada metodologi dan prinsip-~prinsip
umum yang digunakan dalam menetapkan hukum-hukum Islam.

e Figh: Lebih konkret dan praktis, berkaitan dengan aplikasi konkretnya, seperti bagaimana
menjalankan ibadah, berdagang, atau menyelesaikan konflik.

3. Tujuan:

e Usul Figh: Menetapkan metodologi yang benar untuk merumuskan hukum, memastikan
konsistensi dan keadilan dalam penarikan hukum.

e Figh: Memberikan panduan praktis bagi umat Islam dalam menjalani kehidupan sehari-
hari sesuai dengan ajaran Islam.

4. Contoh:

e Usul Figh: Mengkaji bagaimana [jma (kesepakatan umat Islam) dapat diambil sebagai
sumber hukum, atau bagaimana Qiyas (analogi) dapat diterapkan.
e Figh: Mengatur aturan-aturan seperti tata cara shalat, zakat, hukum waris, dan masalah-
masalah praktis lainnya.
Meskipun memiliki perbedaan, Usul Figh dan Figh merupakan dua aspek yang saling
melengkapi dalam pemahaman dan implementasi hukum Islam. Usul Figh memberikan landasan

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 401



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

metodologis dan teoritis, sementara Figh memberikan aplikasi konkret dalam kehidupan sehari-
hari. Dari panjangnya penjelasan tentang perbedaan dan persamaan tersebut, maka aka nada
pertanyaan, sejauh apakah hubungan antara figh dan qowaid foghiyyah? Apakah qowaid
fighiyyah bisa di jadikan dalil dalam menetapkan hukum? Maka jawabannya adalah bisa, jika
kaidah yang dipakai redaksinya dari teks Al-Qur’an, Hadist, atau ijma’ dan hal ini di sepakati oleh
para ulama. Namun, para ulama terbagi kepada dua kelompok jika kaidah tersebut bukan dari teks
Al-Qur’an, Hadist, dan [jma’.

Tingkatan Qowaid Fighiyyah

Menurut M. az-Zuhayliy dalam kitabnya al-Qawa’id al-fighiyyah berdasarkan cakupannya
yg luas terhadap cabang dan permasalahan figh, serta berdasarkan disepakati atau
diperselisihkannya qgawa’id fighiyyah tersebut oleh madzhab-madzhab atau satu madzhab
tertentu, terbagi pada 4 bagian, yaitu :

1. Al-Qawa’id al-Fighiyyah al-Kulliyyah al- Kubra, yaitu qaidah-qaidah figh yangg bersifat dasar
dan mencakup berbagai bab dan permasalahan figh. Qaidah-qaidah ini disepakati oleh
seluruh madzhab. Yang termasuk kategori ini adalah :

a.  Al-Umuru bi magashidiha. (aalic )saY)

b.  Al-Yaqinu la Yuzalu bi asy-Syakk.(<db Js 52 ¥ cpidl)
c.  Al-Masyaqqatu Tajlib at- Taysir. (Omesl) las 485al) )
d.  Adh-Dhararu Yuzal,(J » »_r=))

e.  Al-’Adatu Muhakkamah.(deSax 32211 )

2. Qawa’id hadiaqu majala min sabigotiha : yaitu qawa’id yang menyeluruh yang diterima oleh
madzhab-madzhab, tetapi cabang-cabang dan cakupannya lebih sedikit dari pada qawa’id
yang lalu. Seperti kaidah :

a. al-Kharaju bi adh-dhaman (Hak mendapatkan hasil disebabkan oleh keharusan
menanggung kerugian)

b. adh-Dharar al- Asyaddu yudfa’ bi adh-Dharar al-Akhaf (Bahaya yang lebih besar
dihadapi dengan bahaya yang lebih ringan)
Banyak kaidah- kaidah ini masuk pada kaidah yang 5, atau masuk di bawah kaidah yg
lebih umum.

3. Al-Qawa’id al-Madzhabiyyah (Kaidah Madzhab), yaitu kaidah-kaidah yang menyeluruh pada
sebagian madzhab, tidak pada madzhab yang lain. Kaidah ini terbagi pada 2 bagian :

a. Kaidah yang ditetapkan dan disepakati pada satu madzhab.
b. Kaidah yang diperselisihkan pada satu madzhab.
Contoh, kaidah : ar-Rukhash la Tunathu bi al- Ma’ashiy Dispensasi tidak didapatkan karena
maksiat. Kaidah ini masyhur di kalangan madzhab Syafi’i dan Hanbali, tidak di kalangan mazhab
Hanalfi, dan dirinci di kalangan madzhab Maliki.

Sumber Kidah Figh

Kaidah figh, atau qowaid fighiyyah, diperoleh dari berbagai sumber utama dalam Islam.
Sumber-sumber ini memberikan dasar bagi pengembangan prinsip-~prinsip figih yang digunakan
oleh para ulama untuk merumuskan hukum-hukum Islam. Beberapa sumber kaidah figh utama
meliputi:

1. Al-Qur'an:

Al-Qur'an adalah sumber utama hukum Islam. Prinsip-~prinsip fiqih banyak ditarik dari
ayat-ayat Al-Qur'an yang memberikan petunjuk langsung tentang hukum dan norma-norma
etika.

2. Hadis:

Hadis merupakan sumber kedua setelah Al-Qur'an. Sunnah Nabi Muhammad saw.
memberikan penjelasan, aplikasi, dan pengembangan hukum-~hukum yang terkandung dalam
Al-Qur'an.

3. Ijma (Kesepakatan Umat):

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 402



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

[jma adalah kesepakatan umat Islam atau ulama tentang suatu masalah tertentu.

Kesepakatan ini dianggap sebagai otoritas hukum dalam Islam.
4. Qiyas (Analogi):

Qiyas adalah metode penarikan hukum baru dari hukum yang telah ada. Prinsip ini
memungkinkan para ulama untuk mengadaptasi hukum-hukum Islam terhadap situasi baru
dengan cara ssmenerapkan analogi.

5. Urf (Adat Istiadat):

Prinsip ini mengakui adat istiadat atau kebiasaan masyarakat sebagai faktor yang dapat
mempengaruhi penetapan hukum. Urf digunakan ketika tidak ada ketentuan yang spesifik
dalam Al-Qur'an atau Hadis

6. Maslahah Mursalah (Kemaslahatan Umum):

Maslahah mursalah adalah prinsip yang berkaitan dengan kemaslahatan umum atau
kepentingan umum. Para ulama menggunakan pertimbangan kemaslahatan dalam
merumuskan hukum.

7. Istishab (Keberlanjutan Kondisi Awal)

Istishab menekankan pada keberlanjutan kondisi awal atau keadaan yang sah sehingga

suatu tindakan dianggap halal kecuali ada bukti yang menunjukkan sebaliknya.
8. Syar' (Hukum Islam)

Hukum-hukum yang terdapat dalam Al-Qur'an dan Hadis, serta prinsip-prinsip yang
berasal dari kedua sumber ini, merupakan dasar utama untuk merumuskan kaidah-kaidah
figh. Pengembangan kaidah figh melibatkan analisis mendalam terhadap sumber-sumber
utama ini oleh para ulama dan cendekiawan Islam. Prinsip-prinsip tersebut membantu dalam
mengatasi perubahan zaman dan situasi yang mungkin tidak tercakup secara spesifik dalam
nash (teks-teks) Al-Qur'an dan Hadis.

Rujukan
Penting untuk mencari rujukan atau referensi yang dapat dipercaya dalam mempelajari
dan memahami kaidah figh. Beberapa sumber rujukan yang umum digunakan dalam pengkajian
kaidah figh melibatkan karya-karya ulama besar dan literatur klasik Islam. Berikut adalah
beberapa rujukan yang dapat digunakan:
1. Kitab Al-Umm - Imam Syafi'i:
Imam Syafi'i adalah salah satu imam empat mazhab dalam Islam. Kitab Al-Umm-nya
menyajikan berbagai kaidah figh yang digunakan dalam mazhab Syafi'i.
2. Al-Muwatta' - Imam Malik:
Kitab ini ditulis oleh Imam Malik, pendiri mazhab Maliki. Al-Muwatta' merupakan
salah satu kitab hadis dan fiqih tertua yang masih eksis.
3. Al-Mughni - Ibnu Qudamah al-Maqdisi:
Karya monumental Ibnu Qudamah yang membahas berbagai aspek figih dalam mazhab
Hanbali. Kitab ini membahas banyak kaidah figh.
4. Al-Majmu' - Imam An-Nawawi:
Imam An-Nawawi, ulama terkenal dari mazhab Syafii, menulis Al-Majmu' yang
mencakup berbagai kaidah dan masalah figih.
5. Al-Qawaid al-Fighiyyah ~ Dr. Wahbah al-Zuhayli:
Dr. Wahbah al-Zuhayli adalah ulama kontemporer yang menulis buku ini untuk
menjelaskan prinsip-prinsip kaidah figh secara komprehensif.
6. Al-Qawa'id al-Muthla - Muhammad al-Amin ash-Shangiti:
Karya ini membahas kaidah-kaidah figh dan hukum-hukum Islam dengan cara yang
sistematis dan mendalam.
7. Al-Qawaid al-Fighiyyah ~ Muhammad bin Salih al-Uthaymeen:
Ulama kontemporer, Muhammad bin Salih al-Uthaymeen, menyajikan prinsip-prinsip
kaidah figh dalam bahasa yang jelas dan mudah dimengerti.
8. Tafsir Al-Mazhari ~ Shah Waliullah al-Dihlawi:

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 403



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

Shah Waliullah al-Dihlawi adalah seorang ulama India yang menghasilkan karya-karya
penting dalam pemahaman Islam. Tafsir Al-Mazhari memberikan pandangan tafsir yang juga
mencakup prinsip-prinsip kaidah figh.

9. Artikel dan Jurnal Ilmiah:

Banyak artikel dan jurnal ilmiah yang membahas kaidah figh. Sumber-sumber ini dapat
ditemukan dalam publikasi ilmiah, baik daring maupun cetak. Penting untuk memahami
bahwa pemahaman kaidah figh memerlukan pembacaan yang cermat dan pemahaman
mendalam terhadap konteks dan tradisi keilmuan Islam. Referensi dari para ulama yang dikenal
karena keahlian mereka dalam bidang usul figh dan kaidah figh adalah kunci untuk
mendapatkan pemahaman yang akurat dan mendalam.

KESIMPULAN DAN SARAN

Qawaid Fighiyyah adalah gawaid (kaidah) secara bahasa berarti dasar atau asas, baik secara
fisik maupun makna. Dalam konteks fiqih, qawaid fighiyyah adalah prinsip-prinsip umum yang
dapat diterapkan pada berbagai aspek hukum Islam. Fikih Secara etimologi, fikih berasal dari kata
fighan yang berarti paham. Dalam konteks Islam, fikih merupakan pemahaman mendalam tentang
hukum-hukum syara' yang dapat diperoleh melalui kajian terhadap Qur'an dan Hadis. Qawaid
fighiyyah merupakan kaidah-kaidah umum yang bersifat umum dan dapat diterapkan pada
sejumlah masalah figh melalui teks-teks singkat. Dengan pemahaman mendalam terhadap fikih,
para ulama dapat merumuskan prinsip-prinsip ini untuk memandu pemahaman dan aplikasi
hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Hubungan antara Figih, Qawaid Fighiyah, Ushul Fiqih, dan Qawaid Ushuliyyah membentuk
landasan yang kompleks sekaligus saling melengkapi dalam memahami, menafsirkan, serta
mengaplikasikan hukum Islam. Qawaid fighiyyah dapat dijadikan dalil atau landasan hukum
apabila redaksinya bersumber langsung dari teks Al-Qur’an, Hadist, atau ijma’, dan hal ini telah
menjadi kesepakatan para ulama. Namun, muncul perbedaan pendapat ketika kaidah yang
digunakan tidak bersumber dari Al-Qur’an, Hadist, maupun ijma’. Sebagian ulama menerima
dengan pertimbangan maslahah, sedangkan kelompok lainnya menolak karena dianggap tidak
memiliki kekuatan dalil yang kuat. Perbedaan ini menunjukkan dinamika metodologis dalam
pengembangan hukum Islam.

UCAPAN TERIMA KASIH

Segala puji bagi Allah Swt. atas limpahan rahmat dan hidayah-Nya sehingga penelitian ini
dapat terselesaikan dengan baik. Penulis menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya
kepada para dosen, keluarga, serta sahabat yang senantiasa memberikan doa, dukungan, dan
motivasi. Ucapan terima kasih juga ditujukan kepada pengelola ARMADA: Jurnal Penelitian
Multidisiplin atas kesempatan mempublikasikan karya ini. Semoga penelitian ini memberikan
manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan masyarakat luas.

DAFTAR PUSTAKA

Ali Ahmad Nadawi, al-Qawaid al-Fighiyyah, (Syiria: Dar al-Qalam, 1994)

Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad bin Mukarran al-Anshori Ibn Manzhiir, Lisan al-Arab,
(Beirtt: Dar Shadir, 1990)

Amir Syarifuddin, Usul Figh, (Jakarta: kencana 2008)

Firdaus, Ushul Figh Metode Mengkaji dan memahami Hukum Islam Secara Komprehensif, (Jakarta:
Zikrul Hakim, 2004.

Muhammad syukri albani dan Rahmat hidayat nasution,, filsatat hukum islam dan magasid
syariah (Jakarta: Kencana)2020

Musthafa Ahmad Zarqa’, selanjutnya disebut Zarqa’, al-Madkhal al-Figh al-Am, (Damsyik: Alfa
Ba’ al-Adib, 1968)

Shapiudin Shidiq, Usul Figh, (Jakarta: Kencana Prenada Group, cetakan ketiga, 2017)

Syihab al-Din Abu al-Abbas Ahmad ibn Idris al-Qarafi, Syarh Tanqih al-Fushul fi Ikhtishar al-
Mabhsul fi al~-Ushul, (Beirut: Dar al-Fikr, 1973)

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 404



Fatihin, M.K 10.55681/armada.v2i6.1363

Umar Abdullah Kamil, Al- qowaid al- fighiyyah al- kubro wa atsaruha fil muamalat al-maaliyah,
disertasi , kairo, mesir, T,th, h.35

Umar Sulaiman al-Asqar, Tarikh al-Figh al-Islami, (Kuwait: Maktabah al-Falah, 1982)

Zarqa’, al-Madkhal al-Figh,

Urgensi Al-Qawaid al-Fighiyyah dalam Menentukan Hukum Islam Kontemporer | 405



